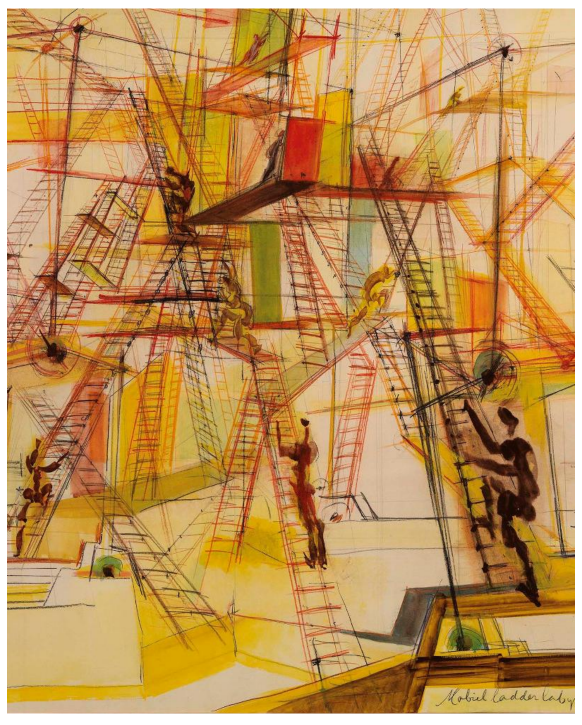
### Història de la Filosofia Contemporània I

Singularitat, subjectivitat, sistema, saber



Primavera, 2024-2025

Aquests apunts poden contenir imprecisions.

No són substitut d'anar a classe, ni pretenen suplir la docència.

#### Història de la Filosofia Contemporània II

- 1 -

El problema de la singularitat i les dissidències de la normalitat a mitjans del segle XX

Professor: Yanko Moyano Diaz (<a href="mailto:ymoyano@ub.edu">ymoyano@ub.edu</a>)

#### 1.1 Filosofia contemporània més enllà del romanticisme

La **filosofia contemporània** es desplaça vers la **singularitat**; particularment a la vida quotidiana. Tot i l'esforç de **Heidegger** per reformar la metafísica un pot trobar en el *Dasein* l'intent per captar allò impossible de captar: la **quotidianitat**, l'**autenticitat** del *Dasein*. Les influències romàntiques són clares: voler trobar la profunditat de cadascú. S'hi entrelluca la **transcendència** de l'individu.

Al segle XX, en la mesura que es desplaça l'èmfasi des de la idea de l'ànima o l'essència humana vers la vida i l'experiència humana, s'ofereix l'oportunitat d'entendre l'ésser absolut dins de la diversitat i l'atomicitat. Ja no impera el problema de la unitat de l'ésser humà, sinó del *jo* de cada moment de la vida de cadascú. Això s'acaba convertint en un problema d'identitat personal; per ara, però, la intenció és trobar com explicar una vida, una experiència sempre canviant, formada per fets singulars.

S'identifica amb el problema de la **solitud**: l'ésser únic té problemes per resoldre la **concurrència** del món, la **convivència** amb altres éssers vius. A més, es posa en relleu la dissidència respecte a la normalitat imposada per la societat moderna, evidenciant la **tensió** entre la **singularitat** de cada individu i les **convencions** socials establertes.

#### 1.1.1 Internacional Situacionista

El moviment situacionista es configura com una continuació de les propostes avantguardistes, iniciades amb el *Primer Manifest Surrealista* (1924) d'André Breton, que va inaugurar una nova orientació en la **rebel·lió de la subjectivitat** contra les formes tradicionals d'expressió cultural. Les publicacions de l'*Internacional Situacionista* (1958-1969) obren un món nou; un bon camp d'estudi per saber on es vol arribar amb el pensament del segle XX. Engega una **revolució contra l'estètica burgesa**, diu: la del segle XIX.

Per nosaltres, el **surrealisme** va ser només el començament de l'**experiència revolucionària cultural**[.]<sup>1</sup>

És un moviment, fundat per Guy Debord i format per **artistes** i **intel·lectuals**, que aspira a acabar amb el **sistema opressiu de la societat de classes** i combatre la **ideologia contemporània** de la civilització occidental: l'anomenada **dominació capitalista**. El seu no és un argument teòric,

2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Internacional Situacionsita, 1, p. 11.

però toca **temes filosòfics clàssics**. Les seves obres i propostes influeixen notablement en la cultura europea i són encara vigents.

El cinema és l'art central de la nostra societat, i en aquest sentit ha buscat el seu desenvolupament en un moviment continu d'integració de noves tècniques mecàniques. El cinema es presenta així com un **substitut passiu de l'activitat artística unitària** que resulta ara possible. Aporta poders inèdits a la força reaccionària i desgastada de l'espectacle sense participació.<sup>2</sup>

El cinema embruixa: crea un espectacle, una il·lusió de viure una vida que no s'està vivint, més enllà de ser un espectador. Aquest és un tema clàssic del XIX: la contraposició entre la humanitat dels avenços tecnològics i l'alienació que provoquen.

La vida corrent, condicionada fins ara pel problema de la subsistència, pot ser dominada racionalment; aquesta possibilitat es troba al centre de tots els conflictes del nostre temps i el joc ha d'envair la vida sencera, trencant radicalment amb un temps i espai lúdics il·limitats. No tindria com a fi la perfecció, almenys en la mesura que tal perfecció signifiqui una construcció estàtica oposada a la vida. Però pot proposar-se dur a la perfecció la bella confusió de la vida.<sup>3</sup>

La realització efectiva de l'individu, igualment que l'experiència artística que desvela els situacionistes, passa obligatòriament per la dominació col·lectiva del món: abans que això no hi ha encara individus, sinó ombres que freqüenten els objectes que d'altres els ofereixen anàrquicament. Ocasionalment trobem individus aïllats que es mouen a l'atzar. Les seves emocions divergents es neutralitzen i mantenen un sòlid entorn d'avorriment. Aniquilarem aquestes condicions prenent en alguns punts la senyal incendiària d'un joc superior.<sup>4</sup>

La **vida** s'ha de convertir en un **joc**.

Joc
Un desafiament continu sense una presència estàtica.

Figura 1. Joc

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Internacional Situacionsita, 1, p. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Internacional Situacionsita, 1, p. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Internacional Situacionsita, 1, p. 16.

#### Història de la Filosofia Contemporània II

- 2 -

La crida de les avantguardes a la rebel·lió de la subjectivitat: política i cultura

Professor: Yanko Moyano Diaz (<a href="mailto:ymoyano@ub.edu">ymoyano@ub.edu</a>)

#### 2.1 Filosofia moderna de l'alienació i la ideologia

El primer enfoc més o menys explícit d'alienació es troba en Rousseau: un punt definitori de la II·lustració. Defensa que la pròpia societat imposa un conjunt d'idees o desitjos que no són naturals en l'ésser humà: el distorsiona. També planteja una forma d'anti-cultura: qüestiona les normes i els valors imposats per la cultura dominant, impulsant una rebel·lió cap a la construcció d'una subjectivitat autònoma.

| Alienació segons Rousseau                            | Ideologia segons Rousseau                                |  |
|------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|--|
| Discurs sobre la <b>desigualtat</b> entre els homes. | Substituïda per l' <b>artifici de l'educació</b> formal. |  |

Figura 1. Alienació i ideologia segons Rousseau

Hi ha una **lògica natural** base sobre la qual apareix, es construeix, l'**artificialitat**. Se suposa que l'objectiu d'un bon **sistema polític** és desenvolupar-la a favor de la **lògica natural**; però això no és necessàriament així. El **contracte social** (tant en **Hobbes**, com en **Locke**, com en **Rousseau**) segueix aquesta reflexió i apareix en benefici d'una **naturalesa humana**.

### Alienació Es dona en una societat que no és lliure: no se li permet el lliure desenvolupament d'una naturalesa.

Figura 2. Alienació

L'educació formal és un artifici que impedeix, per ser un artifici, el desenvolupament natural de l'ésser humà. Per tant, només des de fora podrà una entendre's a si mateixa.

El terme *alienació* torna a aparèixer en Hegel:

| Tesi                                   | Antítesi                        | Síntesi                            |
|----------------------------------------|---------------------------------|------------------------------------|
| L'ésser humà està alienat.             | Es guanya la <b>consciència</b> | L'ésser humà és <b>conscient</b> . |
| L essei Ilullia esta <b>allellat</b> . | que un no és natural.           | L 63361 Hullia 63 COllscient.      |

Figura 3. Alienació segons Hegel

Per Hegel, la ideologia implica un procés d'ascens progressiu.

| Ideologia                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Successió d'idees que subratlla la distància entre la realitat i la capacitat                   |
| del <b>subjecte</b> per <b>crear</b> i <b>comprendre</b> sobre allò prèviament creat i comprès. |

Figura 4. Ideologia segons Hegel

Feuerbach pensa un problema més específic de l'alienació: el de la religiositat.

#### Alienació

L'ésser humà **projecta** en els **déus** allò que li és propi però **no pot desplegar** en la vida quotidiana: felicitat, perfecció, omnipotència... Però cal que s'adoni que, en el **conjunt**, sí que ho té.

Figura 5. Alienació en Feuerbach

És el mateix que fa Hegel, que projecta en l'esperit tot allò que és de l'individu. Marx ho duu al món de la *praxis*: la moral, el bé... són productes de l'activitat dels ésser humans. El món que s'oposa a la *praxis* és allò ideològic: apareix l'alienació com la producció d'allò que no és seu.

#### 2.1.1 Alienació i ideologia

### Alienació Pèrdua o secessió de la condició humana.

Figura 6. Alienació

L'ésser humà ha de viure dins de la **ideologia** per creure normal la **falta d'algun aspecte** seu, com ara la *condició humana*.

| Ideologia                                                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| La realitat invertida.                                                                                               |
| Implica una mena d'amagar la realitat: una pantalla que es col·loca entre el subjecte i la realitat.                 |
| Una mena d'obstacle que s' <b>interposa</b> entre el <i>jo-consciència-subjecte-reflectiu</i> i la <b>comprensió</b> |
| veritable del món. Inhibeix la possibilitat de jutjar la naturalesa tal i com és.                                    |

Figura 7. Ideologia

Cal comparar el concepte d'**ideologia** amb al concepte de **cultura**: quelcom creat **artificialment**. La seva artificialitat denota la capacitat del **subjecte** per expandir-se en tant en **creador d'idees**.

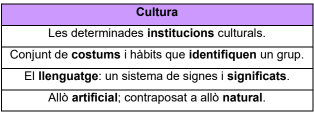


Figura 8. Cultura

El **sistema de significats** és una xarxa que se superposa, s'alimenta de si mateixa en determinar el significat d'uns signes en base d'altres: ho conté tot. El pla de la significació i el pla de la vida quotidiana sempre estan separats, amb allò que passa en el segon podent modificar el primer.



Figura 9. Separació i direcció d'influència entre els plans de la vida quotidiana i de la significació

Els canvis en el pla de la significació **no canvien el passat**, sinó la manera com es **comprèn**. **La cultura no és natural**: mai és el que realment va passar. És **interpretació**. La filosofia fa el mateix: tergiversa la realitat intentant explicar-la. **Cultura** Reflex i prefiguració, en cada moment històric, de les possibilitats d'organització de la vida quotidiana[.]<sup>5</sup>

La principal lliçó a extreure és que el pensament revolucionari ha de fer la **crítica de la vida quotidiana** en la societat burgesa, propagar una altra idea de **felicitat**.<sup>6</sup>

Les **institucions culturals** són una mena d'espai o separació abstracta d'una àrea de producció de continguts. Es distingeixen de les legals, polítiques, etc. La **política** se subordina a l'esforç de prendre el **control** de la vida i l'experiència.

#### 2.1.2 Ricoeur

Ricoeur respon a la praxis de Marx. Es pregunta: si la ideologia és una falsació d'allò real, com es podria crear una imatge real d'allò real, si la pròpia imatge ja és una abstracció?

La **ideologia** constitueix així el **procediment general** mitjançant el qual el procés de la **vida real**, la *praxis*, és **falsificat** per la **representació imaginària** que els homes es fan d'aquest. Es veu de seguida com la tasca revolucionària es vincula amb la teoria de la ideologia. Si la ideologia és una imatge deformada, una inversió, una dissimulació de la vida real, es tracta de **tornar a posar sobre els peus l'home que camina sobre el cap.<sup>7</sup>** 

[L]a metàfora de la inversió oculta alhora una llacuna greu de l'explicació. Si s'admet que la vida real —la *praxis*— precedeix de dret i de fet a la consciència i les seves representacions, no es comprèn com la vida pot produir una imatge de si mateixa i, amb més raó, una imatge inadvertida. Només es pot comprendre això si es percep en l'estructura mateixa de l'acció una mediació simbòlica que pot ser pervertida. Dit d'una altra manera, si l'acció no està ja plena d'allò imaginari, no es veu com una imatge falsa podria néixer de la realitat.<sup>8</sup>

El **llenguatge** és una mediació entre els mots del parlant i el significat d'allò que vol dir. Ricoeur observa que denunciar la ideologia per ser falsa implica que es pot crear una imatge vertadera; però la creació d'una imatge vertadera, o falsa, requereix mediació. La noció d'ideologia implica també justificació: justifica una relació entre agents, de poder.

De la mateixa manera, la **cultura** implica una **estructura valorativa** (*bo, dolent, bell, lleig*) que consolida i **eternitza** un seguit de **relacions** entre agents i coses.

[N]o es pot concebre una societat que no es projecti i **es doni una representació de si mateixa** sense recórrer a aquesta **retòrica** del discurs públic, a aquestes figures i aquests trops. No hi ha en això cap debilitat i menys encara un vici, sinó un **funcionament normal del discurs barrejat amb l'acció**, amb aquesta acció **que Marx anomena praxis**.

Ideologia i cultura semblen tenir la mateixa funció.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Internacional Situacionsita, 1, p. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Internacional Situacionsita, 2, p. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Paul Ricoeur, *Del Text a l'Acció*, La ideologia i la utopia: dues expressions de l'imaginari social, I, p. 351.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Paul Ricoeur, *Del Text a l'Acció*, La ideologia i la utopia: dues expressions de l'imaginari social, I, p. 352.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Paul Ricoeur, *Del Text a l'Acció*, La ideologia i la utopia: dues expressions de l'imaginari social, I, p. 353.

#### Hermenèutica de Ricoeur

Marxisme de l'Internacional Situacionista

Per camins diferents, se centren en la qüestió de la **separació** entre **cultura** i **singularitat**, llibertat.

Busquen com fundar una **activitat** creativa, una subjectivitat **no ideologitzada**, si totes les eines són culturals i totes les eines culturals reprodueixen un ordre, una normalitat dominant.

Figura 10. Confluència de tradicions

La noció d'ideologia es constitueix de cosmovisió; n'és inseparable.

Quin és aquí, aleshores, el paper de la ideologia? És el difondre la convicció que aquestes fets fundadors són constitutius de la memòria social i, a través d'ella, de la identitat mateixa de la comunitat. Si ja cadascun de nosaltres s'identifica amb la història que pot relatar a propòsit de si mateix, passa el mateix amb la societat, amb la diferència que nosaltres hem d'identificar-nos amb fets que ja no són el record directe de ningú i que no han sigut el record més que del cercle limitat dels pares de la Pàtria.<sup>10</sup>

La cosmovisió sempre és ideologitzada; igual que la política sempre és cultural i la cultura sempre és política: no es pot pensar cap noció política sense la visió del món que la constitueix.

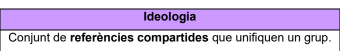


Figura 11. Ideologia

L'altra cara de la moneda (de la ideologia) és la utopia.

## Utopia Un discurs que **no** intenta passar per **veritable**: no es refereix a cap lloc o temps específic. **No** intenta **legitimar** l'ordre, sinó mostrar-lo ridiculitzant-lo, invertint-lo, **negant**-lo.

Figura 12. Utopia

No té la pretensió de veritat de la història; **no és història**. El seu motiu és la **crítica** d'allò existent i la proposta d'un ambient que declara **idíl·lic**. No és un projecte polític: és una **fantasia** que es constitueix no com a crítica del present, sinó a partir de la seva inversió. *No és una crítica com la del marxisme*, que són plans, projectes polítics de futur. **La utopia no és un pla de futur**.

[L]es tres **funcions** que hem reconegut en la **ideologia** tenen un tret comú: el de **constituir una interpretació de la vida real**. [...] Però aquesta funció d'enfortiment d'allò real no és forçosament enganyosa: és inherent també a la funció de legitimació i més encara a la funció d'integració. Hem dit que **mitjançant la ideologia el grup creu en la seva pròpia identitat**. Així, sota les seves tres formes, la ideologia enforteix, preserva i, en aquest sentit, conserva el grup social tal i com és. La funció de la utopia és aleshores projectar la imaginació fora d'allò real en un altre lloc que també és cap lloc. Aquest és el primer sentit del terme *utopia*: **un lloc que és un altre lloc, un altre lloc que és cap lloc.**<sup>11</sup>

Allò **oposat** a la **ideologia** no és la veritat; sinó la **utopia**, que **no és negativa**. És una inversió del pla d'acció de la ideologia: la separació entre l'horitzó de possibilitat i l'esperança. És un **ideal** 

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Paul Ricoeur, *Del Text a l'Acció*, La ideologia i la utopia: dues expressions de l'imaginari social, I, p. 354.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Paul Ricoeur, *Del Text a l'Acció*, La ideologia i la utopia: dues expressions de l'imaginari social, II, p.356-357.

que trenca amb allò que és possible i busca un **ordre perfecte** de l'estat de les coses: desafia el poder i les seves estructures. Però en la seva inversió radical pot tornar-se una **bogeria il·lògica**: perseguir-la sense pensar en les consideracions i conseqüències pràctiques pot portar a canviar una tirania per una altra, una **presó** per una altra.

#### Història de la Filosofia Contemporània II

- 3 -

#### La cultura com a sistema i acte

Professor: Yanko Moyano Diaz (<a href="mailto:ymoyano@ub.edu">ymoyano@ub.edu</a>)

#### 3.1 Esdeveniment històric

### Esdeveniment històric Fet històric amb la característica de ser el punt d'inflexió d'una narració: de la història.

Figura 1. Esdeveniment històric

La **Història** no és la cronologia general i abstracta, absoluta, dels fets històrics: **se sap immersa** en el procés de **formació de la cosmovisió**, la **interpretació**. Per una anàlisi més completa, es pot considerar els conceptes de cultura segons William Sewell (1999), qui defineix la cultura com un sistema de **signes i pràctiques**, així com la crítica del fet històric de Pierre **Nora**, que ressalta la importància dels fets com a **punts d'inflexió** en la narració de la història.

| Cosmovisió ideològica                                           |  |  |
|-----------------------------------------------------------------|--|--|
| Llibertat.                                                      |  |  |
| Necessita retòrica: no només implica un sistema de símbols      |  |  |
| de referència, sinó també una <b>narració que els vincula</b> . |  |  |

Figura 2. Cosmovisió ideològica

Els **símbols** apareixen en la **identitat**: la **història** apareix en la **narració**. És en la narració on es troben els elements rellevants per a la **identitat històrica**. La Història ha de tenir una història darrere: una narració que fili els esdeveniments en una seqüència.

| Esdeveniment  Els fets principals de la història nacional. |                                   |  |
|------------------------------------------------------------|-----------------------------------|--|
|                                                            |                                   |  |
| Fonament de les narratives nacionals.                      | Garantia d' <b>objectivitat</b> . |  |
| Referència simbòlica compartida.                           | Asèpsia i <b>cientificitat</b> .  |  |

Figura 3. Esdeveniment

Un **esdeveniment**, doncs, és aquell moment que **adquireix significació** en relació a l'**impacte** dels successos immediats de la vida quotidiana. Anomenar quelcom un esdeveniment és ressaltar-lo. Serveix com a **centre d'una sèrie de significacions**.

| Llenguatge                      |               |  |
|---------------------------------|---------------|--|
| Xarxa de símbols i significats. |               |  |
| Signe                           | Significat    |  |
| La grafia, la paraula.          | El contingut. |  |

Figura 4. Llenguatge

Que quelcom es converteixi en simbòlic, en **símbol**, lliga dos nivells de la **cultura**: com a **acció** i com a **sistema** de símbols i significats. L'esdeveniment **cristal·litza** i esdevé la metàfora, el símbol, l'eina que permet explicar la resta.

El **contingut** es defineix en **oposició a d'altres** continguts. El **determina** no l'**experiència**, sinó la **relació** entre els significats i els significants que els produeixen.

#### 3.1.1 Esdeveniment positivista

Els **positivistes** aspiren a la **integració del coneixement** (*independent de la rellevància puntual de cada dada*) en un gran sistema natural. Volen promocionar la **confiança en el mètode** científic: l'acumulació creixent i **aproximació progressiva** al quadre general del coneixement, l'homologació de resultats i esforços necessaris per a la seva integració.

| Objectivitat documental                                                                                |                                         | ntal Aïllam                                         | Aïllament de l'esdeveniment: proves d'allò que ha passat.                                                                                            |                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| Crítica documental La cientificitat de les proves amaga allò fictici de la trama (garanteix veracitat) |                                         |                                                     |                                                                                                                                                      | ctici de la trama (garanteix veracitat). |
| Lloc al                                                                                                | Lloc al objectes                        |                                                     | exió (parcial) entre els esdeveniments i d'aquests amb el sistema dels històrics (el catàleg), en un gran sistema sincrònic (arxiu) que compromet el |                                          |
|                                                                                                        |                                         | fonament diacrònic propi de la disciplina Història. |                                                                                                                                                      |                                          |
| Grans                                                                                                  | Integració narrativa de l'esdeveniment. |                                                     |                                                                                                                                                      |                                          |
| obres                                                                                                  | La força unificado                      |                                                     | Segmentació documental                                                                                                                               | Aspiració científica a l'objectivitat.   |
| d'Història                                                                                             | del ser                                 | itit de la                                          | Irracionalitat de                                                                                                                                    | Referència simbòlica compartida.         |
| Nacional                                                                                               | ional Història abso                     |                                                     | l'experiència quotidiana                                                                                                                             | referencia simbolica compantida.         |
| Simbiosi La ficció dramàtica resol l'aïllament documental (fa parlar la prova).                        |                                         | tal (fa parlar la prova).                           |                                                                                                                                                      |                                          |

Figura 5. Esdeveniment positivista

#### 3.1.2 Esdeveniment mediàtic

| Esdeveniment mediàtic |               |             |  |
|-----------------------|---------------|-------------|--|
| Immediatesa d'allò    | II·lusió de   | Presència   |  |
| que està succeint.    | participació. | quotidiana. |  |

Figura 6. Esdeveniment mediàtic

L'esdeveniment mediàtic modifica l'espai al seu voltant: els altres esdeveniments s'hi adapten.

| Vehicles de la imaginació social       |                                 | ginació social                                                 | La realitat proposa, la imaginació disposa. |  |
|----------------------------------------|---------------------------------|----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|--|
| Fenomenologia Pr                       |                                 | Producció, di                                                  | Producció, difusió i recepció.              |  |
| de la difusió                          |                                 | Diacronia                                                      | Successió.                                  |  |
|                                        | Ten                             | Temporal, causal i espacial. Il·lusió de realitat (totalitat). |                                             |  |
| Proximitat                             | Cor                             | Contraposada a l'efecte de distanciament.                      |                                             |  |
| Troximitat                             | Proper i vívid.                 |                                                                |                                             |  |
|                                        | Dificultat de reflexió crítica. |                                                                |                                             |  |
| Medis de re-presentació de la realitat |                                 |                                                                |                                             |  |
| Medis de refracció                     |                                 |                                                                |                                             |  |
|                                        |                                 | Contradicció entre homogeneïtat i singularitat.                |                                             |  |
| El fait divers                         | е                               | Visibilitat d'allò diferent.                                   |                                             |  |
|                                        |                                 | Creativitat                                                    | Capital polític.                            |  |

| Imperatiu                  | Adaptació dels continguts dels usuaris.                      |  |
|----------------------------|--------------------------------------------------------------|--|
| comercial                  | Participació dels receptors.                                 |  |
| Sistema de la              | Xarxa de signes, continguts i referències.                   |  |
| significació               | Sincronia i/o llarga duració.                                |  |
| Gegantí i desproporcionat. |                                                              |  |
| Monstruositat              | Massivitat dels medis de comunicació (efecte multiplicador). |  |
|                            | Continguts (similars) compartits entre moltes persones.      |  |

Figura 7. Mediatització

Les condicions de l'**experiència quotidiana** tendeixen a **desdibuixar**-se com més ho impregna tot la **mediatització**, fent que la frontera entre allò que es viu directament i allò que s'experimenta indirectament es torni difusa. L'**esdeveniment mediàtic** no només **estructura la percepció de la realitat**; també actua com a mecanisme de **codificació** del món, determinant la manera **com** els individus **interpreten** i **donen sentit** als esdeveniments.

| Viure                                   | Modelar                                     |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------|
| Permet a l' <b>individu</b> viure en la | Vehicula la <b>narració</b> i estructura la |
| història.                               | causalitat històrica dins el sistema        |
| mstoria.                                | de representacions del present.             |

Figura 8. Funcions de l'esdeveniment mediàtic

Com més es desplaça l'esdeveniment de l'ordenació racionalitzada més s'obre a la influència de la imaginació social i cultural, reforçada per la omnipresència dels mitjans de comunicació.

La presència esborronadora de la Història es deu, almenys en part, als medis de comunicació.

#### Història de la Filosofia Contemporània II

- 4 -

L'estructuralisme: el sistema contra l'acció

Professor: Yanko Moyano Diaz (<a href="mailto:ymoyano@ub.edu">ymoyano@ub.edu</a>)

#### 4.1 Estructuralisme

Els **estructuralistes** defineixen la importància de les **estructures subjacents** del llenguatge, els mites i les pràctiques culturals: una **anàlisi** que contraposa el **sistema** a l'acció **individual**.

| Lectura horitzontal                                                  | Lectura vertical                               |
|----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| Té <b>principi</b> , <b>nus</b> i <b>desenllaç</b> : esdeveniments i | Perd tot caràcter narratiu: hi ha relacions de |
| gir.                                                                 | gradació, diferenciació entre les instàncies.  |

Figura 1. Lectures de la història

Els estructuralistes no consideren els humans com a instància explicativa rellevant.

| Ésser humà                                                                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| És una <b>tradició</b> : una <b>acumulació de textos</b> al llarg de la història de la literatura, filosofia. |
| És allò que <b>d'altres han dit</b> que és.                                                                   |

Figura 2. Ésser humà

L'hermenèutica de Ricoeur i el post-estructuralisme de Foucault parteixen i intenten ampliar l'estructuralisme: creuen l'anàlisi estructural una porció del nou anàlisi que s'ha de realitzar.

| Estructura                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| Element mínim en el qual es basa l' <b>estructuralisme</b> .                                |
| És la <b>paraula</b> , que no té valor per si mateixa, sinó com a part de la <b>frase</b> . |

Figura 3. Estructura

En l'hermenèutica, la unitat mínima és la frase: el mot en context, combinat amb la lectura.

| Fet històric en la ciència positivista               |
|------------------------------------------------------|
| Un anàlisi d'esquenes (i no contradicció) del temps. |

Figura 4. Fet històric en la ciència positivista

Mentre el **positivista** confiï en el document o evidència històrica **treu** espai a la **narració** que unifica i dona sentit a la col·lecció de proves. Si el catàleg d'evidències històriques és el súmmum de l'objectivitat positivista, aquest no té valor fins que no es posa en funció d'una història narrada, d'una **causalitat històrica**. Enllaçar dos esdeveniments té una càrrega d'hipòtesi, suposició.

L'estructuralisme té la mateixa tendència, emmirallada amb la de la filosofia del llenguatge. En la mesura que una ciència del coneixement es basa d'una suposició lògica, també existeix d'esquenes a la temporalitat: se serveix d'un criteri intern. Tot anàlisi estructural implica una intenció similar. Per això, Foucault se centra en l'anàlisi intradiscursiu i les seves circumstàncies.

#### Història de la Filosofia Contemporània II

- 5 -

#### El post-estructuralisme

Professor: Yanko Moyano Diaz (<a href="mailto:ymoyano@ub.edu">ymoyano@ub.edu</a>)

#### 5.1 Rebel·lió de la singularitat

Aquest tema encetava amb el problema de la **rebel·lió de la singularitat**: contra l'encaix amb la sèrie. L'*Internacional Situacionista* escriu sobre això amb tall més marxista, en alguns punts fins anarquista, i de mètode confús i fins i tot contradictori: la **producció de la singularitat**. El mateix es troba en les aproximacions posteriors de la **histografia**: basada en la pulcritud del document històric i l'evolució del contingut històric a allò que no pot ser sotmès a res i que es troba diluït en el present. La idea és fer la història d'aquells qui no tenen veu.

| Historiografia                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------|
| Estudi <b>bibliogràfic</b> i <b>crític</b> d'obres de caràcter històric. |

Figura 1. Histografia

Tots aquests moviments tenen el seu valor no en confirmar una regularitat, sinó en **trencar**-hi. Des d'un punt de vista artístic, l'èmfasi està de nou en l'**actuació**: dur-la a l'**extrem de la forma**. **Trencar**, inclús, amb aquesta **revolució** organitzada que no deixa de ser l'avantguarda, per dur-la a la **rebel·lió contra la pròpia rebel·lió**.

Foucault es converteix en una figura prominent en la filosofia perquè la recepció troba en la seva obra la manera d'expressar una preocupació que ja s'havia generalitzat. La part més trencadora de l'estructuralisme ha passat quan publica. Al voltant de dues o tres obres seves, es mobilitza una recepció com no es veia des de feia molt de temps en filosofia.

En el context de la **rebel·lió** de la subjectivitat i la interpretació dels esdeveniments històrics, l'estructuralisme va sorgir com una eina per aprofundir en les estructures subjacents que configuren tant el **llenguatge** com la construcció de **significats en la història**. Tal perspectiva fa de pont entre la **interpretació narrativa** i l'anàlisi crítica que pensadors post-estructuralistes ampliaran més endavant.

L'anàlisi estructural no pretén captar una veritat absoluta, sinó obrir l'espai per explorar les connexions subjacents a diverses formes de representació (narratives, ideològiques, artístiques). Aquesta perspectiva prepara el terreny per l'aprofundiment de Michel Foucault de l'anàlisi intradiscursiu i les pràctiques de poder que configuren tals estructures.

| Estructuralisme                            | Foucault                                                |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| Posa l'accent en les relacions immanents   | Les estructures són <b>producte</b> i <b>instrument</b> |
| i la <b>lògica interna</b> del llenguatge. | de la formació dels discursos de <b>poder</b> .         |

Figura 2. Estructuralisme i Foucault

#### 5.1.1 L'ordre del discurs de Michel Foucault

*Ordre* té a veure amb l'ordenació (*instrucció obligada*) del discurs; també pot referir-se a l'espai del discurs o tenir el sentit de l'ordre del caos.

L'últim que es trobarà a l'obra de Foucault són solucions o crítiques en el sentit polític del terme. El seu llenguatge s'arriba a tornar massa complicat en alguns punts perquè **vol allunyar-se de tots els corrents** de pensament imperants en la seva època. Pren de tot arreu per construir una aproximació absolutament diferent, diferencial.

Per començar, **qüestiona** la noció tradicional del **llenguatge** com a eina que representi la realitat: la representació està lligada a **mecanismes de poder** i no és neutra. El discurs no només descriu el món; també el **configura**, establint jerarquies i exclusions.

La noció de **representació** és més pèrfida o en qualsevol cas jo he tingut molta més dificultat en lliurar-me d'ella en la mesura que, en efecte, sembla **conjugar-se bé amb tota sèrie de fonemes que evidencien els efectes del poder.**<sup>12</sup>

#### Foucault critica la ideologia.

| Ideologia |                                                                                 |  |  |  |  |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
|           | El necessita.                                                                   |  |  |  |  |
| Subjecte  | L'ideologitza.                                                                  |  |  |  |  |
| Gubjecte  | Està en una <b>posició secundària</b> respecte allò que ha de funcionar         |  |  |  |  |
|           | per a ella com a <b>infraestructura</b> o <b>determinant</b> econòmic, material |  |  |  |  |

Figura 3. Ideologia en Foucault

El **discurs no** és **lliure** ni **espontani**, sinó que està regulat per mecanismes que seleccionen *què* es pot dir i *qui* ho pot dir. Aquests mecanismes serveixen per controlar el poder del discurs i evitarne els efectes imprevisibles. La **prohibició** és un dels mecanismes més evidents d'**exclusió discursiva** en la societat.

[J]o suposo que **en tota societat la producció del discurs** està alhora **controlada**, seleccionada i redistribuïda per un cert nombre de procediments que tenen per funció conjurar els poders i perills, dominar l'esdeveniment aleatori i esquivar la seva pesada i temible materialitat.

En una societat com la nostra són ben coneguts els **procediments d'exclusió**. El més evident, i el més familiar també, és allò prohibit.<sup>13</sup>

No només es lluita a través del discurs: **el discurs mateix és una forma de poder disputada**. **Foucault** destaca com la societat ha **marginat** certs discursos, oposant *raó* i *bogeria*.

El discurs no és simplement allò que tradueix les lluites o els sistemes de dominació, sinó allò pel qual, i mitjançant el qual es lluita, aquell poder del que vol un apropiar-se.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Michel Foucault, *L'ordre del discurs*, p. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Michel Foucault, L'ordre del discurs, p. 5.

Existeix en la nostra societat un altre principi d'**exclusió**: no es tracta ja d'una prohibició sinó d'una **separació** i un **rebuig**. Penso en l'oposició de **raó** i **bogeria**.<sup>14</sup>

Foucault apunta a com la **bogeria**, malgrat els avenços en la seva comprensió, continua tractantse com un element que **trenca** l'ordre discursiu. És a dir, no s'integra plenament dins del discurs dominant, sinó que es manté als **marges**, regulada per prescripcions mèdiques, psicològiques i socials. El discurs modern sobre la bogeria ha estat una manera de **separar** allò que es considera **racional** d'allò que no ho és. Aquesta distinció no és neutra, sinó un mètode de **control social**: treu la legitimitat a allò que es considera *boig* i l'exclou.

Tot esdevé com si, a partir de la gran separació platònica, la **voluntat de saber** tingués la seva pròpia històrica, que no és la de les veritats coactives: història dels plans d'**objectes** per conèixer, història de les funcions i posicions del **subjecte** coneixedor, història de les inversions materials, **tècniques** i **instrumentals** del coneixement.

Doncs aquesta **voluntat de veritat**, com els altres sistemes d'exclusió, es recolza en un suport **institucional**: està alhora reforçada i acompanyada per una densa sèrie de **pràctiques** com la pedagogia, com el sistema de llibres, l'edició, les biblioteques, com les societat de savis d'antany, els laboratoris actuals.<sup>15</sup>

La **voluntat de veritat** no és un descobriment progressiu de coneixements: té **història pròpia**, lligada a estructures de poder i institucions. Actua com a **sistema d'exclusió**, establint què és legítim saber i qui pot accedir-hi. S'imposa amb institucions com *escoles*, *biblioteques*, *laboratoris* i *societats científiques*, que **controlen** i **organitzen** la producció i difusió del coneixement.

| Gran separació platònica |         |  |  |
|--------------------------|---------|--|--|
| Opinió                   | Veritat |  |  |

Figura 4. Gran separació platònica

A partir de la *gran separació platònica*, es determina com es defineix i es transmet el coneixement amb unes condicions específiques: quins **objectes** es poden conèixer, **qui** pot ser el subjecte del coneixement i amb quines **eines** es produeix. Així, **el coneixement no és neutre**: el travessen **mecanismes de poder** que determinen *qu*è és veritable i *qui* pot enunciar la veritat.

Es té l'hàbit de veure en la fecunditat de l'autor, en la multiplicitat dels seus comentaris, en el desenvolupament d'una disciplina, com tantes altres fonts infinites per la creació dels discursos. Potser, però no són per això menys **principis de coacció**. I és probable que no es pugui donar compte del seu paper positiu i multiplicador, si no es pren en consideració la seva funció **restrictiva** i **coactiva**. <sup>16</sup>

Foucault qüestiona que la **producció de discurs** (a través de l'autor, dels comentaris o del desenvolupament d'una disciplina) sigui un acte de **creativitat** i **expansió** del coneixement. Tot i que aquests elements semblen fomentar la proliferació dels discursos, també funcionen com

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Michel Foucault, *L'ordre del discurs*, p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Michel Foucault, *L'ordre del discurs*, p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Michel Foucault, *L'ordre del discurs*, p. 22.

mecanismes de control i limitació. L'autor no només escriu: imposa un marc d'interpretació i legitimitat. Similarment, els comentaris i les disciplines científiques limiten *què* i *com* es pot dir.

Quatre nocions han de servir doncs de principi regulador en l'anàlisi: la de l'esdeveniment, la de la sèrie, la de la regularitat i la de la condició de possibilitat. S'oposen, com es veu, terme a terme: l'esdeveniment a la creació, la sèrie a la unitat, la regularitat a l'originalitat i la condició de possibilitat a la significació. Aquestes quatre últimes nocions (significació, originalitat, unitat, creació) han, d'una manera bastant general, dominat la història tradicional de les idees, on, de comú acord, es busca el punt de la creació, la unitat de l'obra, d'una època o d'un tema, la marca de l'originalitat individual i el tresor indefinit de les significacions disperses.<sup>17</sup>

**Foucault** estableix un nou enfoc **metodològic** per analitzar el **discurs**, desmarcant-se de la tradició filosòfica occidental. Proposa quatre principis **reguladors** que s'oposen a quatre nocions que havien dominat l'anàlisi tradicional del pensament.

|                            | S'oposa a:                                                                               |                                                                             |  |  |  |
|----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
|                            | Creació                                                                                  | Origen creatiu i únic de les idees.                                         |  |  |  |
| Esdeveniment               | El <b>discurs</b> es troba en l' <b>ordre</b> de l'esdeveniment.                         |                                                                             |  |  |  |
| Louovonimon                | Rebutja que existeixi una continuïtat lineal en la història de les idees.                |                                                                             |  |  |  |
|                            | El concepte de                                                                           | e la bogeria no és una evolució natural del pensament, sinó un              |  |  |  |
|                            | esdeveniment                                                                             | específic que emergeix en condicions històriques particulars.               |  |  |  |
|                            | S' <b>oposa</b> a:                                                                       |                                                                             |  |  |  |
| Sèrie                      | Unitat                                                                                   | La concepció d'obres, èpoques o temes com a <b>totalitats coherents</b> .   |  |  |  |
| Gerre                      | Proposa examinar les sèries discursives, identificant regularitats i discontinuïtats.    |                                                                             |  |  |  |
|                            | La ciència es compon de sèries d'enunciats que poden relacionar-se o contradir-se.       |                                                                             |  |  |  |
|                            | S'oposa a:                                                                               |                                                                             |  |  |  |
| Regularitat Originalitat L |                                                                                          | La cerca tradicional per la marca distintiva d'un <b>geni individual</b> .  |  |  |  |
| rtogularitat               | S'interessa per les <b>normes</b> que determinen la producció de discursos a cada època: |                                                                             |  |  |  |
|                            | la manera de trobar <b>patrons</b> per classificar una gran multiplicitat d'espècimens.  |                                                                             |  |  |  |
| Condició de                | S'oposa a:                                                                               |                                                                             |  |  |  |
| possibilitat               | Significació                                                                             | La interpretació de <b>significats profunds</b> i <b>ocults</b> als textos. |  |  |  |
| poodibilitat               | Examina les c                                                                            | ondicions històriques que fan possible l'emergència de certs discursos.     |  |  |  |

Figura 5. Nocions que han dominat l'anàlisi tradicional del pensament per Foucault

Foucault s'oposa especialment a historiadors com Hegel, que concebia la història com a un procés dialèctic amb una continuïtat i finalitat racional. Per Hegel, la història avança cap a la realització de l'Esperit Absolut; Foucault rebutja aquesta visió teleològica (que estudia els fins o la finalitat), proposant en canvi una història discontínua de lluites o relacions de poder. El discurs, per Foucault, no és merament un medi per expressar idees, sinó alhora allò amb qual i pel qual es lluita. No és un reflex transparent del pensament, sinó poder; un camp de batalla.

Foucault està proposant un canvi radical en la manera d'entendre la història del pensament: no com a cerca de significats profunds o orígens creatius, sinó com una anàlisi de les condicions materials i les relacions de poder que possibiliten l'aparició de certs discursos en moments

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Michel Foucault, L'ordre del discurs, p. 34.

històrics específics. Convida a **abandonar la idea d'un subjecte sobirà creador de discursos significatius**, per reconèixer que el discurs opera segons normes pròpies que transcendeixen les intencions individuals i configuren la realitat social.

#### 5.1.2 Legitimitat política en Ricoeur i Foucault

Mentre que **Ricoeur** busca una **reconciliació** entre poder i ètica, **Foucault desconfia** de tota forma de legitimitat política, perquè sovint amaga estructures de dominació invisibilitzades.

|          | Legitimitat política                                                  |                                                                                        | oolítica                                                                             | Vinculada a la <b>narrativa</b> i la <b>interpretació</b> de <b>discursos</b> polítics. |  |
|----------|-----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--|
|          |                                                                       | Es <b>legitima</b> am                                                                  |                                                                                      | amb relats que estructuren la <b>identitat col·lectiva</b> i les <b>institucions</b> .  |  |
|          | Poder                                                                 | Convivència                                                                            |                                                                                      | Els fonaments són el reconeixement de la justícia, la                                   |  |
|          |                                                                       | política                                                                               |                                                                                      | memòria i l'ètica.                                                                      |  |
| Ricoeur  |                                                                       |                                                                                        | Descriu la tensió entre la forma i la força en la política.                          |                                                                                         |  |
| Micocui  |                                                                       |                                                                                        | Fins i tot                                                                           | t en un <b>sistema democràtic</b> , persisteixen <b>desigualtats</b> estructurals       |  |
|          | Paradoxa i tensio                                                     |                                                                                        | i tension                                                                            | ons no resoltes.                                                                        |  |
|          | polític                                                               | a                                                                                      | Forma                                                                                | Ordre constitucional racional que estableix drets, deures i                             |  |
|          |                                                                       |                                                                                        | Torma                                                                                | mecanismes de control i equilibri.                                                      |  |
| F        |                                                                       | Força                                                                                  | L'establiment del poder porta traces de violència.                                   |                                                                                         |  |
|          | Legitimitat política                                                  |                                                                                        | olítica                                                                              | Relacions de poder que estructuren les societats.                                       |  |
| Foucault | Les pràctiques i dispositius que produeixen la veritat i regulen la c |                                                                                        | ues i dispositius que produeixen la <b>veritat</b> i regulen la <b>conducta</b> dels |                                                                                         |  |
|          | i odei                                                                | individus. Es perpetua a través de les <b>institucions</b> i els discursos hegemònics. |                                                                                      |                                                                                         |  |

Figura 6. Esdeveniment

Ricoeur defensa que la legitimitat depèn de la formulació del bé comú a través del la voluntat de viure junts: un equilibri entre la dimensió horitzontal de la comunitat i la relació vertical entre governants i governats. És una construcció narrativa que dona sentit a la política. Incorpora la indeterminació fonamental a la base del poder, reconeixent que la política democràtica necessita una negociació constant i una ètica del compromís, on les decisions polítiques sempre són fràgils i revisables. D'altra banda, Foucault veu la legitimitat com l'efecte d'un conjunt de pràctiques i mecanismes de control social.

#### 5.1.3 Debat entre Noam Chomsky i Michel Foucault

El **1971** la televisió holandesa va emetre un debat entre Noam **Chomsky** i Michel **Foucault**: una de les confrontacions intel·lectuals més emblemàtiques del segle XX.

|         | Visió racionalista i estructuralista del llenguatge i la naturalesa humana.              |                                                                                           |  |  |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
|         | Existeixen <b>principis morals universals inherents</b> als éssers humans, de la mateixa |                                                                                           |  |  |
|         | manera que hi ha estructures lingüístiques innates.                                      |                                                                                           |  |  |
| Chomsky |                                                                                          | No és una construcció arbitrària.                                                         |  |  |
| Chomsky | Justícia                                                                                 | Universal.                                                                                |  |  |
|         |                                                                                          | Principi objectiu que transcendeix les estructures socials i polítiques.                  |  |  |
|         | Política                                                                                 | Visió normativa.                                                                          |  |  |
|         |                                                                                          | Es poden establir <b>criteris racionals</b> per distingir allò <b>just</b> d'allò injust. |  |  |

|  |          | <b>No</b> hi ha una <b>naturalesa humana</b> fixa que pugui servir de fonament per a una teoria de la justícia, perquè els <b>valors</b> són sempre <b>construccions històriques</b> . |       |                                                  |  |  |
|--|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--------------------------------------------------|--|--|
|  | Foucault | 2 11 1                                                                                                                                                                                 |       | <u> </u>                                         |  |  |
|  |          | Justícia                                                                                                                                                                               | Moral | Són productes històrics i culturals.             |  |  |
|  |          |                                                                                                                                                                                        |       | Resultat de relacions de <b>poder</b> concretes. |  |  |

Figura 7. El debat entre Chomsky i Foucault

Aquesta diferència porta Chomsky i Foucault a conclusions oposades sobre la política.

| Política                                      |                                             |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------------|
| Chomsky                                       | Foucault                                    |
| És necessari un <b>projecte polític</b> basat | Qualsevol intent de legitimar la política   |
| en <b>valors universals</b> per alliberar la  | sobre bases universals només <b>reforça</b> |
| societat de l' <b>opressió</b> .              | estructures de poder existents.             |

Figura 8. Política segons Chomsky i Foucault

#### 5.1.4 Vigilar i Castigar

És lleig ser digne de càstig, però poc gloriós castigar. [A]llò essencial de la pena que nosaltres, els jutges, infligim, no creguin vostès que consisteix en castigar; tracta de corregir, reformar, *curar*; una tècnica del millorament rebutja, en la pena, l'estricta expiació del mal, i allibera als magistrats de la lletja missió de castigar.<sup>18</sup>

Vigilar i Castigar (1975) és un dels llibres més influents de Foucault. Hi analitza la **transformació** dels sistemes de **càstig** i la consolidació de les **institucions disciplinàries** modernes.

|                      | A partir del segle XVIII, es produeix un canvi fonamental en les                                      |          |                                                  |
|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|--------------------------------------------------|
|                      | pràctiques de <b>càstig</b> .                                                                         |          |                                                  |
| El pas del càstig    | Antic Règim                                                                                           |          | Suplici <b>públic</b> i càstig <b>físic</b> .    |
| corporal al control  | Després del X                                                                                         | VIII     | Control disciplinari més subtil i eficaç.        |
| disciplinari         | Les presons, esco                                                                                     | les, hos | pitals i fàbriques es tornen espais on es        |
|                      | disciplina el cos i l                                                                                 | a conduc | cta de les persones a través d'un <b>règim</b>   |
|                      | constant de vigilància.                                                                               |          |                                                  |
|                      | La metàfora del poder modern, basada en:                                                              |          |                                                  |
|                      |                                                                                                       |          | del arquitectònic de <b>vigilància</b> on un sol |
|                      |                                                                                                       |          | pot observar tots els reclusos sense que         |
| Panòptic             |                                                                                                       | aquest   | s sàpiguen si estan sent observats o no.         |
| ranopuc              | El control social no es basa tant en la repressió explícita sinó en la                                |          | sa tant en la repressió explícita sinó en la     |
|                      | interiorització de la vigilància.                                                                     |          |                                                  |
|                      | Els individus es tornen <i>autodisciplinats</i> perquè assumeixen que                                 |          |                                                  |
|                      | podrien estar sent observats en tot moment.                                                           |          |                                                  |
| Transformació de la  | Trenca amb la noció tradicional del poder com a una relació entre                                     |          |                                                  |
| comprensió del poder | opressor i oprimit; el mostra com una xarxa de mecanismes dispersos que estructuren tota la societat. |          |                                                  |
| comprensio dei podei |                                                                                                       |          | tota la <b>societat</b> .                        |

Figura 9. Vigilar i Castigar

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Michel Foucault, *Vigilar i castigar*, Càstig, p. 12.

Allò que s'ha anomenat **cultura** també es manifesta en les àrees més obscures de la **modernitat**. **Travessa el pensament**: fa insostenible l'antiga categoria de cultura, perquè ha deixat de ser quelcom separat de la vida quotidiana. La **cultura** pot ser allò que penetra des del **sistema penal** fins a la **filosofia**.

Però la relació càstig-cos no és en [les pràctiques punitives tornades púdiques] idèntica a la que era en els suplicis. El cos es troba aquí en situació d'instrument o d'intermediari; si s'intervé sobre ell tancant-lo o fent-lo treballar, és per privar a l'individu d'una Ilibertat considerada alhora com un dret i un bé. El cos, segons aquesta penalitat, queda pres en un sistema de coacció i privació d'obligacions i de prohibicions. El patiment físic, el dolor del cos mateix, no són ja els elements constitutius de la pena. El càstig ha passat d'un art de les sensacions insuportables a una economia de drets suspesos.<sup>19</sup>

Al llibre en cap moment es parla, no es permet fer afirmacions arriscades o grandiloquents, de la modernitat. En l'estil particular de Foucault, el rigor històric està determinat pel tancament de l'objecte del discurs.

Quasi sense tocar el cos, **la guillotina suprimeix la vida**, de la mateixa manera que la presó treu la llibertat, o una multa descompta els béns.<sup>20</sup>

Foucault vol traçar una història de l'alliberament d'un cos: de l'individu. Allò que és irreductible i únic és el cos: allò que és singular de la persona. El control del cos duu al control de l'individu. El nucli del text és la materialitat del cos; però es pot considerar que està referint la personalitat interior del cos i la persona, sempre que es mantingui la concreció absoluta.

[P]odem, indubtablement, assentar la tesi general que en les nostres societats, s'han d'estudiar els sistemes punitius en certa economia política del cos: inclús si no apel·len a càstigs violents o sanguinolents, inclús quan utilitzen els mètodes suaus que tanquen o corregeixen, sempre és del cos del què es tracta; del cos i de les seves forces, de la seva utilitat i de la seva docilitat de la seva distribució de la seva submissió. És legítim, sens dubte, fer una història dels càstigs que tingui per fons les idees morals o les estructures jurídiques. Però, és polític fer-la sobre el fons d'una història dels cossos, des del moment que pretenen no tenir ja com a objectiu sinó l'ànima secreta dels delinqüents?

En allò que la **història del cos es refereix**, els historiadors l'han començat fa molt de temps. Han estudiat el cos en el camp d'una demografia o d'una patologia històriques; l'han considerat com a seient de necessitats i d'apetits, com a lloc de processos fisiològics i de metabolismes, com a blanc d'atacs microbians o virals; han demostrat fins a quin punt estaven implicats els processos històrics en allò que podia passar pel **sòcol purament biològic de l'existència**, i a quin lloc s'hauria de concedir la **història de les societats** i dels *esdeveniments* biològics com a la circulació dels bacils, o la prolongació de la duració de la vida. Però el **cos** està també directament immers en un **camp polític**; les **relacions de poder** operen sobre ell una presa immediata; l'apropen, el marquen, el

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Michel Foucault, Vigilar i castigar, Càstig, p. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Michel Foucault, *Vigilar i castigar*, Càstig, p. 15.

domen, el sotmeten al suplici, el reforcen a uns treballs, l'obliguen a unes **cerimònies**, exigeixen d'ell uns **signes**.<sup>21</sup>

No són els actors qui creen el sistema; és el **sistema** qui crea els **privilegis** d'alguns agents. No és un *qui* darrere; sinó un *què* que forma els *quis*. **Foucault** ho lliga amb la noció de la **cultura**, els mecanismes de **control social** que **limiten** l'accés al **coneixement**: una reflexió històrica i filosòfica sobre un model posat en pràctica. Es tracta de veure com es desenvolupa, com s'aplica.

Cal admetre en suma que aquest **poder s'exerceix més que es posseeix**, que no és el *privilegi* adquirit o conservat de la classe dominant, sinó l'efecte del conjunt de les seves posicions estratègies, efecte que manifesta i a vegades acompanya la posició d'aquells que són dominats. [...] Això vol dir que aquestes relacions descendeixen profundament en l'espessor de la societat, que no es localitzen en les relacions de l'Estat[.]<sup>22</sup>

El capítol sobre la **disciplina** se centra en la forma de disciplina que encara és vigent a l'època de **Foucault**: la **disciplina militar**. Aquesta implica una **ordenació dels cossos**, una restricció del comportament, a partir d'uns mecanismes que poden ser tan subtils i tan concrets com posar un examen, establir una ordenació regular del grup o clarificar la jerarquia en una aula entre alumne i professor.



Figura 10. Soldat

A la segona meitat del segle XVIII, el **soldat** s'ha convertit en una **màquina**: es fabrica. Abans, el bon soldat *naixia*; ara s'ha perdut en l'exèrcit, en la multitud. No hi ha altra manera d'identificar-lo que no sigui per l'uniforme que porta, per la postura apresa.

El soldat s'ha convertit en quelcom que es fabrica; d'una pasta informe, d'un **cos inepte**, s'ha fet la **màquina** que es necessitava[.] A aquests mètodes que permeten el control minuciós de les operacions del cos que garanteixen la **subjecció constant de les seves forces** i els imposen una relació de **docilitat-utilitat**, és allò que es pot anomenar les *disciplines*. [...] El moment històric de les disciplines és el moment que neix un **art** del cos humà, que no tendeix únicament a l'augment de les seves habilitats, ni tampoc a fer més pesada la seva subjecció, sinó a la **formació d'un vincle** que, en el mateix mecanisme, el fa tant **més obedient com més útil**, i al revés. Aleshores es forma una **política de les coercions** que constitueixen un treball sobre el cos, un manipulació calculada dels seus elements, dels seus gestos, dels seus comportaments.<sup>23</sup>

Aquesta **anatomia política** no és un descobriment sobtat, sinó la conjunció d'una multiplicitat de processos de menys freqüència, diversos orígens, localització disseminada. Això reflecteix la crítica que feia al concepte de la *creació*, la *unitat*, l'*originalitat*... a favor de l'**esdeveniment**, la **sèrie**, la **regularitat**. Els canvis petits i localitzats duen a canvis a gran escala, generals.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Michel Foucault, *Vigilar i castigar*, Càstig, p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Michel Foucault, *Vigilar i castigar*, Càstig, p. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Michel Foucault, *Vigilar i castigar*, Disciplina, p. 124-126.

La disciplina procedeix sobre tot de la distribució dels individus en l'espai.<sup>24</sup>

L'organització d'un espai serial fou una de les grans mutacions tècniques de l'ensenyament elemental. Va permetre sobrepassar el sistema tradicional (un alumne que treballa uns minuts amb el mestre, mentre el grup confús dels que esperen es manté ociós i sense vigilància). En assignar llocs individuals, ha fet possible el control de cada qual i el treball simultani de tots. Ha organitzat una nova economia del temps de l'aprenentatge. Ha fet funcionar l'espai escolar com a una màquina d'aprendre, però també de vigilar, de jerarquitzar, de recompensar.<sup>25</sup>

Les **tècniques** emprades per distribuir els individus (en l'**espai**), de construir la **xarxa operativa**, són:

| Clausura     | L'especificació d'un lloc heterogeni a tots els altres i tancat sobre si mateix.              |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| Gladoura     | Lloc <b>protegit</b> de la <b>monotonia disciplinària</b> .                                   |
| Localització | O de divisió en zones.                                                                        |
| elemental    | O de divisio en zones.                                                                        |
|              | Codificació d'un espai que l'arquitectura deixa en general disponible i disposat              |
| Emplaçaments | per diversos usos.                                                                            |
| funcionals   | Es fixen uns <b>llocs determinats</b> per respondre no només a la <b>necessitat de</b>        |
|              | vigilar, de trencar comunicacions perilloses, sinó també de crear un espai útil.              |
|              | La unitat no és ni en territori, ni en lloc, sinó en <b>rang</b> : el lloc que s'ocupa en una |
| Rang         | classificació, el punt on es creuen una línia i una columna, l'interval en una                |
|              | sèrie d'intervals que es poden recórrer uns després dels altres.                              |

Figura 11. Tècniques de la disciplina segons Foucault

El control de l'activitat fa servir el temps (establir ritme, obligar a ocupacions determinades, regular els cicles de repetició), l'elaboració temporal de l'acte (controlar la marxa del cos amb la tropa), l'establiment de la correlació del cos i el gest (el cos ben disciplinat forma el context operatori de qualsevol gest; per eficàcia i rapidesa), l'articulació cos-objecte (la disciplina regula la relació entre el cos i l'objecte que manipula) i la utilització exhaustiva (no es pot perdre temps: conjura el perill de malbaratar-lo).

Hem vist com els procediments de **distribució disciplinària** tenien el seu lloc entre les tècniques contemporànies de **classificació** i de disposició en **quadre**; però com introduïen el problema específic dels individus i de la multiplicitat. Així mateix, els **controls disciplinaris** de l'activitat se situen entre totes les investigacions, teòriques o pràctiques, sobre la **maquinària natural dels cossos**; però comencen a descobrir processos específics: el comportament i les seves exigències orgàniques van a substituir mica en mica la simple física del moviment. El cos, al qual es demana ser **dòcil** en les seves menors operacions, oposa i mostra les condicions de funcionament pròpies d'un organisme. **El poder disciplinari té com a correlat una individualitat no només analítica i** *cel·lular***, sinó natural i** *orgànica***.<sup>26</sup>** 

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Michel Foucault, *Vigilar i castigar*, Disciplina, p. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Michel Foucault, *Vigilar i castigar*, Disciplina, p. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Michel Foucault, *Vigilar i castigar*, Disciplina, p. 140.

#### Història de la Filosofia Contemporània II

- 6 -

#### La tradició neomarxista

Professor: Yanko Moyano Diaz (ymoyano@ub.edu)

#### 6.1 Del subjecte a la tradició

Un cop criticat el subjecte i la seva experiència vital, es desenvolupa una **crítica de la tradició**: la història de l'estudi que el **pensament** es dona a si mateix.

#### 6.1.1 Dialèctica de la II-lustració

La **II·lustració**, en el més ampli sentit de pensament en continu progrés, ha perseguit des de sempre l'objectiu d'**alliberar als homes de la por** i constituir-los en senyors. Però la terra enterament il·lustrada resplendeix sota el signe d'una triomfal calamitat. **El programa de la II·lustració era el desencantament del món**. Pretenia dissoldre els mites i derrocar la imaginació mitjançant la ciència.<sup>27</sup>

Compila una preocupació per la forma que havia pres, fins i tot abans de l'ascens del feixisme, la **II-lustració**: la seva extensió, la seva dominància.

| Dialèctica de la II·lustració                                |           |                          |
|--------------------------------------------------------------|-----------|--------------------------|
| No és un procés històric complet.                            |           |                          |
| És una <b>escola de pensadors</b> que va tenir el seu auge   |           |                          |
| amb la <b>II·lustració</b> , però no hi està restringida: es |           |                          |
| considera que ja hi era des del naixement de la filosofia.   |           |                          |
| La II·lustració                                              | produeix  | la <b>reducció</b> de    |
| La ii lastiacio                                              | necessita | tothom a <b>iguals</b> . |

Figura 1. Dialèctica de la II·lustració

La **II·lustració** és quelcom **oposat al mite**. És la **racionalitat** duta a la seva màxima expressió: el bàndol de la llum, del bé, de l'ordre, en oposició a la foscúria, del mal, del caos, del mite. Però la pròpia II·lustració que es mostra com un **procés de desmitificació** d'allò natural pot acabar tornant a ser una espècie de **màgia**: una narració, un conte de fades èpic amb la racionalitat com a heroi i font de certesa embruixada.

# Il·lustració La fugida o solució, la sortida d'una mena de por en primera instància del poder de la naturalesa sobre l'individu.

Figura 2. II·lustració

Aquesta sortida es troba en el coneixement instrumental: útil. El valor del coneixement no està

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Adorno, T. W., i Horkheimer, M., *Dialèctica de la II-lustració*, Concepte d'II-lustració, p. 59.

en si mateix, doncs, sinó en la seva capacitat de ser útil, en tant que eina per a la **dominació** de l'ésser humà sobre allò natural, desconegut, pre-cultural, pre-històric.

#### Racionalitat instrumental

Esperit de **dominació** sobre el món.

Figura 3. Racionalitat instrumental

Però aquesta **dominació** entrega l'ésser humà en una mena de **lògica de** *reforç* d'aquesta eina de la raó. D'aquesta manera, es **perd** de vista el **problema** inicial. La relació amb la naturalesa que al començament era una relació d'u a u, es converteix en una relació **mitjançada** per la **raó** entre l'ésser humà i la naturalesa.

#### Xaman

La persona amb cert estatus que interactua amb els **fenòmens de la naturalesa individualment**, sense considerar-los fenòmens pròpiament, sinó com a representacions divines o alguna altra **entitat**.

Figura 4. Xaman

La **II·lustració** segueix **vigent**; és més, encara és per molts l'*heroi* o *quimera* de la Història. Roman una mena de **nostàlgia**, una cerca innocent de la reafirmació del **poder del coneixement** i la capacitat de l'ésser humà de penetrar i dominar-ho tot amb el seu mer pensament. Aquesta explicitació que la II·lustració no és només un **procés històric**, sinó també un **apoderament** de la manera de veure el món. Es troba en la *Dialèctica de la II·lustració*.

#### Dialèctica de la II·lustració

La mateixa eina que treu l'ésser humà de la incertesa del poder de la naturalesa el col·loca en una nova posició d'incertesa sobre el sistema de la raó.

Figura 5. Dialèctica de la II·lustració

Això converteix la relació amb la naturalesa en un **sistema de producció de mercaderies**, que exigeix una **separació** entre **objecte** i **subjecte**, allò **pensat** i el **pensament**. En aquesta relació hi ha un ésser l'única qualitat del qual és **donar sentit** a un objecte que és matèria inerta, primera. L'expressió de la **filosofia moderna**, burgesa, és el replantejament d'aquesta mateixa relació en la separació entre l'home i allò natural a la II·lustració.



Figura 6. Representació esquemàtica del sistema de producció de la naturalesa

L'art està en una mena de **relació conflictiva**, una sortida o xoc, amb aquest sistema de dominació racional, de la naturalesa. La racionalitat envia a la regió de l'art tot allò que **no pot ser sotmès a la lògica** instrumental: totes les manifestacions de **desig pre-il·lustrat**. És en l'art que es troba el joc de l'**esperit recreant-se** a si mateix, el tanteig amb la bogeria, allò irracional, el teatre d'allò absurd, els somnis... el **joc de l'art**, per la segona meitat del segle XX, és ser quelcom que s'**oposa** a la cerca de **valor utilitari**. És una acció de recreació en si mateixa, que té valor en si mateixa.

#### Indústria cultural

Pren la producció de l'art i la re-elabora en una cadena de producció en sèrie.

Figura 7. Indústria cultural

Tant Adorno com Horkenheimer consideren que la indústria cultural és una distorsió de l'art. Hi ha quelcom de **romanticisme** en la seva reflexió.

#### Raó

**Eina** que només demana una **dedicació** a través dels **estudis**, un desenvolupament d'una capacitat que, segons els il·lustrats, es troba en **tothom**.

Només cal invertir **temps** i **esforç** a formar-se, a **aprendre** a fer-la servir.

Figura 8. Raó

Amb la II·lustració, la **naturalesa** queda a l'abast de qualsevol que brandi la **ciència**. Es tracta d'una *horitzontalitzaci*ó de les **relacions socials**. Pren les relacions naturals, culturals, de coneixement, i les compara, establint **camps d'estudi** per a cadascuna. Així, compon una **visió global del moment**, de l'època. *És com passar el riu per un sedàs*: se sap quines partícules no el superaran, desvirtuant l'aigua.

#### **Positivisme**

És **ideologia** en el sentit que **idealitza**, fa natural, una **visió** del món que és **producte** seu: d'una predisposició, d'una disposició específica, d'un punt de partida que amaga un mètode.

Critica l'autoritarisme per, abans que res, enganyar el poble.

Figura 9. Positivisme

És en les **relacions quantitatives** (*que es poden mesurar*) que se sustenta tot el **sistema**: si es pot calcular, es pot **racionalitzar**.

#### 6.1.2 Francis Bacon

Tot i aliè a la matemàtica, **Bacon ha captat bé la manera de pensar de la ciència** que va venir després d'ell. La unió feliç que té en ment entre l'enteniment humà i la naturalesa de les coses és patriarcal: **l'intel·lecte que venç la superstició** ha de dominar sobre la naturalesa desencantada. **El coneixement, que és poder, no coneix límits**, ni en l'esclavització de les criatures ni en la condescendència davant dels senyors del món.<sup>28</sup>

Horkheimer i Adorno inclouen diverses cites i comentaris sobre Francis Bacon, remarcant que el procés de la II·lustració començà, almenys al segle XVI. La ciència, reflexionen, és independent de la volició o desig humans: és imparcial, inamovible. El llenguatge de les matemàtiques expressa allò que la ciència indica, independentment de l'interès o pressió de les forces que s'hi oposin.

El subjecte productor, transformador, que dona sentit, s'enfronta a la matèria inerta, allò que rep. El subjecte actua sobre l'objecte unidireccionalment, impositiva, transformadora (patriarcal). I

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Adorno, T. W., i Horkheimer, M., *Dialèctica de la II·lustració*, Concepte d'II·lustració, p. 60.

és en aquest procés que **desintegra la diversitat del món** en coses indiferenciades. A mesura que avança la modernitat, la intenció és desentranyar, ordenar, **dominar la naturalesa**.

Les múltiples coses que segons **Bacon** encara reserva [el **coneixement**] són, al seu torn, només **instruments**: la ràdio, com a impremta sublimada; l'avió de caça, com a artilleria més eficaç; el telecomandament, com a brúixola més segura. Allò que els homes volen **aprendre** de la naturalesa és **servir-se** d'ella per **dominar-**la per complet, a ella i als homes. Cap altra cosa compta. [... A]llò que importa no és la satisfacció que els homes anomenen veritat, sinó l'operació, el **procediment eficaç**. El vertader fi i la funció de la ciència resideixen no en discursos plausibles, divertits, memorables o plens d'efecte, o suposats arguments evidents, sinó en l'obrar i treballar, i en descobriment de dades fins ara desconegudes per un millor equipament i ajuda en la vida. **No** ha d'existir cap **misteri**, però **tampoc** el desig de la seva **revelació**.<sup>29</sup>

Alhora que és un procés de **desencantament del món**, és també un procés de **distanciament** del que **Foucault** identificava amb el **cos**, i **Horkheimer** anomena l'**ésser humà**. Això deixa de banda una bona part de l'experiència pròpiament humana, segons **Adorno** i **Horkheimer**.

Allò que **no** es doblega al **criteri del càlcul i la utilitat** és sospitós per a la II·lustració. I quan aquesta pot desenvolupar-se sense pertorbacions de coacció externa, aleshores no existeix ja cap contenció.<sup>30</sup>

La II·lustració és totalitària. Els desitjos, el mite, l'art són sotmesos a l'explicació.

La II·lustració reconeix en principi com **ser** i **esdevenir** només que pot reduir-se a la **utilitat**; el seu ideal és el **sistema**; del qual deriven totes i cadascuna de les coses.<sup>31</sup>

La Il·lustració reconeix el raonament previ a ella com exemples primitius del pensament.

La **societat burgesa** es troba **dominada** per allò **equivalent**. Ella fa comparable allò heterogeni reduint-ho a **grandeses abstractes**. Tot allò que **no** s'enfronta en **nombres**, en definitiva en l'u, es converteix per a la II·lustració en **aparença**; el positivisme modern ho confina en la **literatura**. *Unitat* ha sigut el lema des de **Parmènides** fins a **Russell**. Es manté en l'entestament en la destrucció dels déus i les qualitats.<sup>32</sup>

Tot allò que **no** és **útil** no es creu **entreteniment**. La II·lustració s'esforça a **reduir** l'experiència **artística** com a un component d'un sistema.

El mite es dissol en Il·lustració i la naturalesa en mera objectivitat. Els homes paguen l'aproximament del seu poder amb l'alienació d'allò sobre el qual l'exerceixen. [...] En la transformació es revela l'essència de les coses sempre com al mateix: com a matèria o substrat de domini. Aquesta identitat constitueix la unitat de la naturalesa. Una unitat que, com la del subjecte, no se suposava en el conjur màgic. Els ritus del xaman es dirigien al vent, a la pluja a la serp en l'exterior o al dimoni en el malalt, i no a elements o exemplars. No era un i el mateix esperit

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Adorno, T. W., i Horkheimer, M., *Dialèctica de la II·lustració*, Concepte d'II·lustració, p. 60-61.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Adorno, T. W., i Horkheimer, M., *Dialèctica de la II·lustració*, Concepte d'II·lustració, p. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Adorno, T. W., i Horkheimer, M., *Dialèctica de la II·lustració*, Concepte d'II·lustració, p. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Adorno, T. W., i Horkheimer, M., *Dialèctica de la II·lustració*, Concepte d'II·lustració, p. 63.

el que practicava la màgia; variava d'acord amb les **màscares del culte**, que havien d'assemblarse als diversos esperits.<sup>33</sup>

El fet no és exemple de res, no és una manifestació d'una norma primera.

# Fet il·lustrat Perd la seva màgia, la seva condició singular. Es converteix en una manifestació d'una lògica de fons.

Figura 10. El fet il·lustrat

La ciència redueix la naturalesa a unitat; la diversitat a un sistema unificat. Tot passa a estar mitjançat per una llei, una regularitat de la qual l'esdeveniment és manifestació. Contràriament, hi ha un tipus de pensament pre-il·luminat (els ritus del xaman) que absorbia els fets en una cosmologia diversa.

En la màgia es dona una capacitat de substitució específica. Allò que li passa a la llança de l'enemic, al seu cabell, al seu nom, li passa alhora a la seva persona; en lloc de Déu es massacrava la víctima sacrificial. La substitució en el sacrifici significa un pas cap a la lògica discursiva. Fins i tot quan la cérvola que s'havia de sacrificar per la seva filla i l'anyell pel primogènit havien de posseir encara qualitats específiques, representaven ja tanmateix l'espècie. Duien en si l'arbitrarietat de l'exemplar. Però el caràcter sagrat de l'hic et nunc, la unicitat de l'escollit, que adquireix el substitut, el diferencia radicalment, el fa (inclús en l'intercanvi) insubstituïble. La ciència posa fi a això. En ella no hi ha substitutibilitat específica: hi ha víctimes, però cap Déu. [E]I món de la màgia contenia encara diferències, les petges del qual han desaparegut fins i tot en la forma lingüística. Les múltiples afinitats entre allò existent són reprimides per la relació única entre el subjecte que confereix sentit i l'objecte privat d'aquest, entre el significat racional i el portador accidental del mateix.<sup>34</sup>

Tots els **noms**, **qualitats** que la cosa podria tenir queden **anul·lats** per la qualitat fonamental de ser el **sacrifici**. El mateix passa amb la **naturalesa**: *en lloc de ser un ésser humà específic que lidia amb un exemplar específic de fet, és un ser indiferenciat, la part racional que diferencia una matèria que té la qualitat única de ser coneguda. És el mateix procés de la cadena de producció.* 

Perquè les pràctiques localment vinculades del bruixot poguessin ser substituïdes per la tècnica industrial universalment aplicable fou abans necessari que **els pensaments s'independitzessin davant dels objectes**, com passa amb el jo adaptat a la realitat.<sup>35</sup>

El procés de **reducció a la lògica** *racionalitzadora*, de la **dialèctica de la II·lustració**, pren els elements més autèntics de la **producció humana**. És l'aplicació d'una **forma**, d'una **regularitat**: obtenir un producte que obeeix la **lògica instrumental** de crear un producte que satisfaci una **necessitat**, doni un **servei**. Aplaca, així, les veus creatives; **no** és un fet **artístic** en absolut.

La pròpia **mitologia** ha posat en **marxa** el procés **sense fi de la Il·lustració**, en el qual tota determinada concepció teòrica cau amb inevitable necessitat sota la crítica demolidora de ser

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Adorno, T. W., i Horkheimer, M., *Dialèctica de la II·lustració*, Concepte d'II·lustració, p. 64-65.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Adorno, T. W., i Horkheimer, M., *Dialèctica de la II-lustració*, Concepte d'II-lustració, p. 65-66.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Adorno, T. W., i Horkheimer, M., *Dialèctica de la II·lustració*, Concepte d'II·lustració, p. 66.

només una **creença**, fins que també els conceptes d'**esperit**, de **veritat**, i inclús el de la II·lustració, queden reduïts a **màgia animista**.<sup>36</sup>

L'ésser humà ha desencantat el món desvirtuant-lo, transformant-lo en quelcom diferent del que és localment, o immediatament.

En els **mites**, tot allò que passa ha de **pagar** per haver passat. El mateix regeix en la **II·lustració**: **el fet queda aniquilat** tan bon punt ha passat.<sup>37</sup>

El **fet** passa a formar part, no d'una narració, sinó d'una **naturalesa racional**. El subjecte es creu lliure quan ha convertit el fet puntual en **part d'una llei**; per tant, les seves reiteracions semblen desaparèixer... com a representacions de **fets singulars**. Però en convertir-los en manifestacions d'una llei els salva de la repetició diferenciada com els veia el mag o el xaman, i els condemna a ser una **manifestació d'una regularitat**.

La **unitat del col·lectiu manipulat** consisteix en la **negació de cada individu singular**; és un sarcasme per a la societat que podria invertir-lo realment en un individu.<sup>38</sup>

Els éssers humans han construït una lògica on **tots els éssers humans són iguals**. Està basada en la **lògica de la mercaderia**; que al seu torn es basa en la **lògica de la falta de diferenciació**. S'han igualat com ha subjectes, amb el preu d'haver **perdut la seva singularitat**.

| Abstracció                                            |
|-------------------------------------------------------|
| Eina de la II·lustració.                              |
| Aniquila l'objecte per tal d'evitar-ne l'aniquilació. |

Figura 11. Abstracció

Com amb els **mites**, *tot allò que passa ha de pagar per haver passat...* s'ha fet un sacrifici per tal de substituir quelcom per una altra cosa.

Als homes se'ls ha donat el seu *si mateix* com a **propi**, distint de totes els altres, perquè amb tanta major seguretat que es **converteixi en igual**. Però donat que aquest *si mateix* no va ser assimilat mai del tot, la **Il·lustració** va simpatitzar sempre amb la **coacció social**, inclús durant el període liberal. [...] L'horda, el nom de la qual reapareix sens dubte en la organització de les joventuts hitlerianes, no és una recaiguda a l'antiga barbàrie, sinó el **triomf de la igualtat repressiva**, l'**evolució de la igualtat davant del dret fins a la negació del dret mitjançant la igualtat.** El mite de cartró-pedra dels feixistes es revela amb el mite autèntic de la prehistòria, doncs mentre que aquest va desvelar la venjança, aquell, el fals, l'executa cegament sobre les seves víctimes. **Tot intent de trencar** la coacció natural trencant la naturalesa **cau** tant més profundament **en la coacció que pretenia trencar**. Així ha transcorregut el curs de la civilització europea. L'abstracció, l'instrument de la Il·lustració, es comporta respecte dels seus objectes com el destí el concepte del qual elimina: com **aniquilació**.<sup>39</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Adorno, T. W., i Horkheimer, M., *Dialèctica de la II·lustració*, Concepte d'II·lustració, p. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Adorno, T. W., i Horkheimer, M., *Dialèctica de la II-lustració*, Concepte d'II-lustració, p. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Adorno, T. W., i Horkheimer, M., *Dialèctica de la II·lustració*, Concepte d'II·lustració, p. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Adorno, T. W., i Horkheimer, M., *Dialèctica de la II·lustració*, Concepte d'II·lustració, p. 68.

#### Història de la Filosofia Contemporània II

-7-

#### La Postmodernitat

Professor: Yanko Moyano Diaz (ymoyano@ub.edu)

#### 7.1 La Postmodernitat

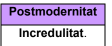


Figura 1. Postmodernitat

En la mateixa manera que la ciència se separa del coneixement tradicional, la figura del filòsof se separa, s'escindeix, en una mena d'artefacte cultural de dues cares: la seva capacitat de canviar les coses, de viure una vida, no està necessàriament lligada a la capacitat d'expressar la realitat.

| Filòsof                                  |                                            |
|------------------------------------------|--------------------------------------------|
| Artefacte <b>cultural</b> de dues cares: |                                            |
| Capacitat de <b>canviar</b> coses.       | Capacitat d' <b>expressar</b> la realitat. |

Figura 2. La figura del filòsof

A la **Postmodernitat** es dona una **descentralització de la Història**: una atomització dels agents, dels protagonistes, del subjecte de la Història (*el qui*). A *La condició postmoderna* de Jean-François **Lyotard**, s'hi constata que un **major èmfasi en la ciència** implica una **menor** producció narrativa, **imaginativa**. Parteix de la noció del *joc del llenguatge*: una xarxa d'interaccions amb normes locals a través de les quals les institucions naveguen entre l'immobilisme i la innovació.

Lyotard proposa una alternativa postmoderna que s'oposa tant a la teoria crítica de l'Escola de Frankfurt (especialment a Jürgen Habermas) com al funcionalisme de Parsons. Afirma que la Dialèctica de la II·lustració (proposada per Adorno i Horkheimer) i el projecte de modernitat de Habermas parteixen d'una nostàlgia pel relat emancipador modern, propi del racionalisme i l'humanisme il·lustrat.

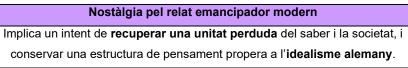


Figura 3. Nostàlgia pel relat emancipador modern d'Adorno, Horkheimer i Habermas

Habermas defensa la necessitat de fonamentar la racionalitat comunicativa com a base per a un consens normatiu universal. Però Lyotard ho rebutja.

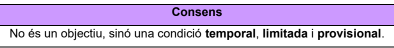


Figura 4. Consens

Lyotard no busca solucions ni consensos, que impliquen un tancament del joc del llenguatge. El consens un moment dins el flux del discurs, però mai el punt final. Cada consens, en realitat, conté la llavor del proper dissentiment.

La pregunta central a La condició postmoderna és: sota quines condicions funcionen avui els discursos o relats de legitimació del coneixement? No es tracta només del saber científic, sinó del coneixement en general: què es considera legítim? Quins criteris escullen què té valor, què mereix ser transmès, què en queda exclòs?

| Crítica moderna a la II·lustració    | Lyotard                               |
|--------------------------------------|---------------------------------------|
| Adorno, Horkheimer, Habermas         | La <b>fragmentació</b> no és un       |
| Lamenta la <b>pèrdua d'unitat</b> i  | problema, sinó una <b>condició</b>    |
| cerca la seva <b>reconstrucció</b> . | inherent al <b>saber postmodern</b> . |

Figura 5. Divergència entre la crítica moderna a la II·lustració i Lyotard

Així, Lyotard fa una crítica radical a la pretensió d'universalitat dels grans metarelats: reconeix que el coneixement és fragmentari i plural.

Aquest estudi té per objecte la condició del saber en les societats més desenvolupades. S'ha decidit anomenar a aquesta condició postmoderna. [...] Designa l'estat de les cultures després de les transformacions que han afectat les normes del joc de la ciència, de la literatura i de les arts a partir del segle XIX. Aquí se situaran aquestes transformacions en relació a la crisi dels relats.

En origen, la ciència està en conflicte amb els relats. Mesurats pels seus propis criteris, la major part dels relats es revelen com a faules. Però, en tant que la ciència no es redueix a enunciar regularitats útils i busca allò vertader, ha de legitimar les seves normes de joc. És aleshores quan manté sobre el seu propi estatut un discurs de legitimació, i se l'anomena filosofia. Quan aquell metadiscurs recorre explícitament a tal o tal altre gran relat [...], es decideix anomenar moderna a la ciència que es refereix a aquests per legitimar-se.40

La Història necessita la Filosofia per a la narració.

[L]a justícia es troba referida al gran relat, al mateix títol que la veritat.41

La Postmodernitat rebutja els metarrelats, fet que Lyotard assigna al progrés de la ciència, que pressuposa aquesta incredulitat. Sense el dispositiu metanarratiu de la legitimació, la filosofia metafísica entra en **crisi**, així com la institució universal que hi depenia.

[É]s practicable una legitimació del llaç social, una societat justa, segons una paradoxa anàloga a la activitat científica? En què consistiria?<sup>42</sup>

La Postmodernitat no és només la incredulitat. És viure-hi, aprendre a viure en la incertesa que produeix l'escepticisme que genera el mecanisme narrador metanarratiu. És possible organitzar una societat justa sense aquesta narració, però? Sense oferir raons?

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, Introducció, p. 4.

 <sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, Introducció, p. 4.
 <sup>42</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, Introducció, p. 5.

#### Postmodernitat

Aprendre a viure en la incertesa de l'escepticisme del metarrelat.

Estudiar com operar la dissolució de la forma que critica.

Figura 6. La Postmodernitat més enllà de la incredulitat

La **Postmodernitat** és buscar la manera de crear una **societat justa sense** els mecanismes que la II·lustració ens ha robat.

#### 7.2 El camp: el saber a les societats informatitzades

Lyotard parla de l'emergència de l'interès per un saber altre: la formació d'un nou conveni del saber a les societats occidentals: el mateix que interessa a l'autor.

La nostra hipòtesi és que **el saber canvia d'estatut alhora que les societats entren a l'edat anomenada postindustrial i les cultures a l'edat anomenada postmoderna**. Aquest pas ha començat com a mínim a finals dels anys 50, que per Europa assenyalen el final de la seva reconstrucció.<sup>43</sup>

La ciència i la tecnologia punta passen a dependre del llenguatge; el saber es presenta com un discurs.

El saber es veu o es veurà afectat en dues principals funcions: la **investigació** i la **transmissió de** coneixements.<sup>44</sup>

El saber esdevé un **producte**, susceptible a ser **valorat** i **bescanviat** com a una **mercaderia**. La seva **funció formativa es dilueix** i el valor d'ús es perd a favor del de canvi.

El saber és i serà produït per ser **venut**, i és i serà consumit per ser valorat en una nova producció. <sup>45</sup>

Això implica una **exteriorització** creixent del **saber** respecte del subjecte. L'estat, tradicionalment dipositari del saber, es veu desplaçat per altres agents com **empreses** o **xarxes internacionals**. El **saber**, doncs, és cada cop més **informatitzat**, **estandarditzat**, i al seu ús li cal **compatibilitat** amb sistemes de **codi digital**.

Tot el que en el saber constituït no és traduïble en aquest sentit serà abandonat.46

En aquestes circumstàncies, la forma del **saber** es transforma. **Ja no és finalitat** per si mateixa, sinó **recurs** per a una nova producció.

| Saber                                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Cada cop més informatitzat, estandarditzat, digitalitzat.                                                   |
| Esdevé un <b>producte</b> de compravenda: un <b>recurs</b> per a la producció en lloc d'un fi en si mateix. |

Figura 7. El saber

Es converteix en un valor que es compra i es ven; genera noves desigualtats globals:

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, El camp: el saber a les societats informatitzades, p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, El camp: el saber a les societats informatitzades, p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, El camp: el saber a les societats informatitzades, p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, El camp: el saber a les societats informatitzades, p. 6.

#### [E]I saber s'ha convertit en la principal força de producció.47

La transformació té repercussions **polítiques** i **socials**: la gestió i control del saber i la informació ja **no** és **monopoli dels Estats**, sinó que s'obren les portes per a la **competència** d'empreses multinacionals i entitats privades.



L'accés a la informació esdevé un factor de **poder**.

Qui tindrà **accés** a aquests bancs de **dades**? Qui definirà els canals o les dades **prohibides**? Serà l'Estat? O serà un usuari entre d'altres? Es plantegen així nous problemes de dret i a través d'ells la qüestió: **qui sabrà**?<sup>48</sup>

La circulació de coneixements tendeix a funcionar com els diners: per al consum i la inversió.

En lloc de ser difosos en virtut del seu valor *formatiu* o la seva importància política (administrativa, diplomàtica, militar), pot imaginar-se que els **coneixements** siguin posats en circulació segons les **mateixes xarxes de la moneda**, i que la separació pertinent a ells **deixi de ser saber/ignorància** per convertir-se, com per a la moneda en *coneixements de pagament/coneixements d'inversió*, és a dir coneixements intercanviats en el marc del manteniment de la vida quotidiana (reconstrucció de la força de treball, *supervivència*), versus crèdits de coneixements amb vistes a optimitzar les actuacions d'un programa.<sup>49</sup>

Així, es pot caracteritzar el saber com a moneda en dos àmbits:

| Saber de consum                                 | Saber d'inversió                                 |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| Intercanviat per a la supervivència quotidiana. | Crèdit per optimitzar l'actuació dels programes. |

Figura 9. Els tipus de coneixement com a moneda

Aquest sistema capitalista del coneixement, finalment, té per Lyotard un caràcter liberal, si bé no lliure de les desigualtats socials.

En aquest cas, [el coneixement] tindria la **transparència del liberalisme**. Això no impedeix que en les fluctuacions dels diners, uns serveixin per decidir mentre els altres només serveixin per adquirir. S'imaginen paral·lelament fluxos de coneixements que passen pels mateixos canals i de la mateixa naturalesa, però dels que uns estarien **reservats als** *decididors*, mentre els altres servirien per **pagar el deute perpetu** de cadascun amb respecte al llaç social.<sup>50</sup>

#### 7.3 El problema: la legitimació

Lyotard apunta que el saber científic ha estat sempre en tensió amb un altre tipus de saber: el saber narratiu, associat a la convivència i a l'equilibri interior. El saber narratiu es transmet

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, El camp: el saber a les societats informatitzades, p. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, El camp: El saber a les societats informatitzades, p. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, El camp: El saber a les societats informatitzades, p. 7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, El camp: El saber a les societats informatitzades, p. 7.

mitjançant **relats** i **tradicions** i no es regeix per les mateixes normes per la ciència. Queda sovint exclòs dels **criteris de veritat** establerts per la racionalitat científica.

| Saber científic                       | Saber narratiu                                      |
|---------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| Tendeix a l'exteriorització alienant. | Associat a la convivència i a l'equilibri interior. |

Figura 10. Saber científic i saber narratiu

Aquesta tensió esdevé més aguda amb la **crisi de legitimació de la ciència**. La **transformació del saber** en les societats postmodernes no és tan sols qüestió de canvi tecnològic o estructural: també de **legitimació**.

El saber científic no és tot el saber, sempre ha estat en excedència, en competència, en conflicte amb un altre tipus de saber, que per simplificar anomenarem narratiu[. E]ncara que el seu model estigui lligat a idees d'equilibri interior i de convivilitat, en comparació amb les quals el saber científic contemporani queda descolorit, sobretot si ha de sotmetre's a una experimentació amb relació al coneixedor i una alienació dels seus usuaris encara més forta que ahir. [...] Però és impossible no prendre en consideració aquest component major, el dubte dels científics quan es tracta de valorar l'estatut present i futur del saber científic.

Més encara, en tant que en segon lloc interfereix amb el problema essencial, que és el de la legitimació. **[L]a legitimació és el procés pel qual un legislador es troba autoritzat a promulgar aquesta llei com a una norma**. Sigui un enunciat científic: està sotmès a una norma: un enunciat ha de presentar tal conjunt de condicions per ser acceptat com a científic.<sup>51</sup>

La ciència està sotmesa a un seguit de normes per tal de determinar que un enunciat té certes característiques que el fan científic. Necessita una justificació externa per legitimar les seves normes del joc. Aquesta funció la complia el *metarrelat* filosòfic.

### Metarrelat filosòfic Proporciona un fonament històric, moral o racional a la recerca de la veritat.

Figura 11. El metarrelat filosòfic

Tanmateix, en la condició postmoderna aquest *metarrelat* entra en crisi, i amb ell cau també la pretensió de la ciència de tenir un fonament universal. Ara, la veritat i la justícia ja no poden justificar-se a partir d'un relat compartit: esdevenen qüestions obertes a la discussió, la invenció i el desacord.

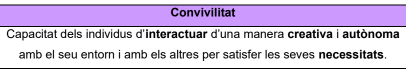


Figura 12. Convivilitat

La pregunta que planteja Lyotard és: quina és la font de legitimació del saber? Tant una llei civil com un enunciat científic demanen una **autoritat legitimadora**. L'univers està tancat per la pròpia vigència de la llei.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, El problema: La legitimació, p. 9-10.

Des de **Plató** la qüestió de la **legitimació de la ciència** es troba indissolublement relacionada amb la de la **legitimació del legislador**.<sup>52</sup>

Així, el dret a decidir què és vertader no es pot separar del dret a decidir el que és just. El saber esdevé indestriable del poder:

Qui decideix què és el saber, i qui sap el que convé decidir? La qüestió del saber a l'edat de la informàtica és més que mai la qüestió del govern.<sup>53</sup>

#### 7.4 El mètode: els jocs de llenguatge

Cada **joc** té les seves **normes pròpies**: els enunciats que no s'hi ajusten no són reconeguts com a vàlids. Aquesta **visió pragmàtica del llenguatge** implica que parlar és fer una jugada dins d'un context determinat, amb finalitats i expectatives compartides.



Figura 13. Societat

No es tracta de buscar un **significat universal** o objectiu, sinó de reconèixer que cada forma de discurs és **relativa a les normes** que la defineixen. La pluralitat de jocs **impossibilita la creació d'un sistema unificat de veritat** o de saber. El coneixement ja no pot aspirar a una totalitat, sinó que es desplega en una **multiplicitat d'àmbits** que poden entrar en conflicte i fins contradir-se.

| Enunciació                                                  |                                                |
|-------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| Una jugada dins d'un joc de llenguatge, amb normes pròpies. |                                                |
| Normes pròpies                                              | No tenen legitimació interna.                  |
| Normes propies                                              | Es basen en <b>convencions</b> entre jugadors. |

Figura 14. Enunciació

Lyotard empra una metodologia basada en la pragmàtica dels actes de parla.

Tres observacions han de fer-se sobre els jocs del llenguatge. [L]es seves normes no tenen la seva legitimació en elles mateixes, sinó que **formen part d'un contracte explícit** o no entre els jugadors (allò que requereix dir que aquestes les inventen). **[A] falta de normes no hi ha joc**, [...] una **modificació** fins i tot mínima d'una norma **modifica la naturalesa** del joc, i [...] una *jugada* o un enunciat que **no satisfaci les normes** no pertany al joc [...]: tot enunciat ha de ser considerat com una jugada feta en un joc.<sup>54</sup>

La concepció del **llenguatge** de **Lyotard** condueix a **dues nocions**:

| Partida | El <b>llenguatge</b> és un espai de <b>lluita</b> i <b>invenció</b> . |
|---------|-----------------------------------------------------------------------|
| Social  | El <b>llaç social</b> es forma a través de les <b>jugades</b> .       |

Figura 15. Nocions de la concepció de Lyotard de l'enunciació

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, El problema: La legitimació, p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, El problema: La legitimació, p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, El mètode: Els jocs de llenguatge, p. 11-12.

El saber **no** pot **deslligar**-se d'aquesta perspectiva: ja **no** és una **veritat absoluta**, sinó el resultat de normes i jocs locals.

**Parlar** és **combatre**, en el sentit de jugar, i els actes de llenguatge es deriven d'una **agonística** general. Això no significa necessàriament que es jugui per guanyar. Es pot fer una jugada pel plaer d'inventar-la: quina altra cosa existeix en la tasca de fustigació de la llengua que duen a terme la parla popular o la literatura? **La invenció contínua** de girs, de paraules i de sentits que, en el pla de la parla, **és el que fa evolucionar la llengua**, procura grans alegries.<sup>55</sup>

#### 7.5 La naturalesa del llaç social, l'alternativa moderna

Dues grans concepcions dominen la visió moderna de la societat:

| Funcionalisme                                                                                                            | Marxisme                                          |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|--|
| Com a sistema integrat i autoregulat.                                                                                    | Com a <b>conflicte estructural</b> entre classes. |  |
| El <b>saber</b> es <b>legitima</b> en funció d'un <b>projecte totalitzador</b> , sigui una <i>racionalitat funcional</i> |                                                   |  |
| del sistema o la lluita històrica de l' <i>emancipació</i> .                                                             |                                                   |  |
| Aquestes concepcions permetien entendre el <b>llaç social</b> com una <b>realitat coherent</b> i                         |                                                   |  |
| governada per <b>principis racionals</b> o <b>històrics</b> .                                                            |                                                   |  |

Figura 16. Concepcions modernes de la societat dominant

A la modernitat, la societat es concep com un tot funcional (com deia Parsons) o dividit (com deia Marx). Ambdues concepcions comparteixen la noció d'un relat legitimador totalitzador. El saber hi juga un paper fonamental: és la base pel funcionament del sistema en el funcionalisme de Parsons o la seva crítica en el marxisme. Per Lyotard, ambdues són producte d'una època anterior:

Si la **teoria** *tradicional* sempre està sota l'amenaça de ser **incorporada** a la programació del **tot social** com a un simple útil d'optimització de les actuacions d'aquest últim, és perquè el seu desig d'una **veritat unitària i totalitzadora** es presta a la pràctica unitària i totalitzant dels gerents del sistema.<sup>56</sup>

En aquest context, el saber té un rol instrumental.

Tanmateix, en el **context postmodern** aquestes visions **perden credibilitat**. El saber ja no pot ser considerat ni una eina de manteniment del sistema ni una arma de crítica revolucionària: ha deixat de tenir un **lloc privilegiat** i **estable** dins de la societat. **Lyotard** assenyala que la tensió entre el saber com a **instrument funcional** i com a font de **crítica radical** s'ha dissolt en una multiplicitat de **microfuncions** i **discursos especialitzats**.

#### 7.6 La naturalesa del llaç social, la perspectiva postmoderna

**Una institució sempre imposa limitació als jocs** de llenguatge possibles, imposa restriccions al que es *pot* dir i *com* es pot dir: una forma preestablerta a una cultura, una acció cultural. Actua com a **contrapès** d'una **innovació** cultural.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, El mètode: Els jocs de llenguatge, p. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, La naturalesa del llaç social. L'alternativa moderna, p. 14.

[U]na **institució** sempre **difereix** d'una **discussió** en que **requereix limitacions** suplementàries perquè els enunciats siguin declarats admissible en el seu si.<sup>57</sup>

Però les limitacions també són **resultat de jugades**. Això implica que les institucions estàtiques poden ser **transformades per nous usos** (*discursos*, *significats*) del llenguatge:

Les institucions no s'estabilitzen mentre continuen sent un envit.58

Per Lyotard, el **llaç social** es compon de **jocs de llenguatge flexibles**, sense necessitat de cap relat unificador.

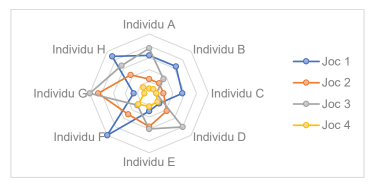


Figura 17. Representació de jocs de llenguatge flexibles en el llaç social

En la postmodernitat, el **llaç social** ja **no** és concebut com una **totalitat**, sinó com una xarxa de **relacions fragmentades** i **inestables**. Les institucions tradicionals (*Estat*, *Església*, *Universitat*) perden la seva funció central i els individus són *nòduls* dins **xarxes de comunicació**, competents en diferents jocs i exercint diverses funcions: *emissors*, *receptors*, *referents*. Aquest èmfasi en el llenguatge i la informació fa, segons **Lyotard**, que el **poder** estigui cada cop més **reunit al voltant d'experts** i decisors que gestionen la informació.

Cadascú es veu remès a si mateix. I cadascú sap que aquest si mateix és poc. D'aquesta descomposició dels grans Relats [...] se segueix allò que alguns analitzen com a la dissolució del llaç social i el pas de les col·lectivitats socials a l'estat d'una massa composta d'àtoms individuals llençats a un absurd moviment brownià. El que no és més que una visió que ens sembla obnubilada per la representació paradisíaca d'una societat orgànica perduda.

El si mateix és poc, però **no està aïllat**, està atrapat en un canemàs de **relacions** més **complexes** i més **mòbils** que mai. Jove o vell, home o dona, ric o pobre, sempre està situat **sobre** *nusos* de **circuits de comunicació**, per ínfims que siguin. És preferible dir situat en punts pels quals passen **missatges** de naturalesa diversa.<sup>59</sup>

Els enunciats circulen no en una comunitat coherent, sinó una massa atomitzada i fluctuant.

### Discurs de les institucions Actua com un filtre que exclou determinades formes d'expressió i en privilegia unes altres.

Figura 18. Discurs de les institucions

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, La naturalesa del llaç social: La perspectiva postmoderna, p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, La naturalesa del llaç social: La perspectiva postmoderna, p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, La naturalesa del llaç social: La perspectiva postmoderna, p. 15.

#### 7.7 Pragmàtica del saber narratiu

### Saber narratiu Es fonamenta en relats populars que transmeten valors, normes, models d'èxit o fracàs.

Figura 19. Saber narratiu

El saber narratiu defineix **competències socials** i permet **avaluar** conductes. Es caracteritza per la seva **funció cultural** i social: *transmet coneixements, valors i normes mitjançant històries que es repeteixen i s'interioritzen col·lectivament*, legitimant **institucions** i comportaments.

El relat és la forma per excel·lència d'aquest saber [narratiu].60

A diferència del saber científic, els enunciats narratius **barregen** diversos jocs de llenguatge (denotatius, prescriptius, valoratius) en un **únic teixit** discursiu i es transmeten en una **estructura cultural integrada** i reversible: escoltar una història capacita a l'individu a esdevenir-ne narrador. Aquesta **estructura pragmàtica** fa del saber narratiu una eina fonamental per a la cohesió social i la transmissió de competències.

### Narrativa Permet la transmissió de competències de manera igualitària: l'oient pot esdevenir narrador.

Figura 20. Narrativa

El sistema general de la **ciència** és una **institució**, presa també en la tensió entre l'immobilisme i la innovació. Les societats postindustrials han vist la seva constitució perdre els seus fonaments transcendentals previs; apareix una anàlisi dels fonaments. La **dialèctica**, *la contradicció entre innovació i institució*, inclou el propi discurs sobre la societat, en tant que **discurs de saber**.



Figura 21. Dialèctica en tota institució

El saber científic necessita el saber narratiu.

**El saber no és la ciència**, sobretot en la seva forma contemporània; i està última, lluny del poder **ocultar** el problema de la seva **legitimitat**, no pot deixar de plantejar-lo en tota amplitud, que no és menys sòcio-política que epistemològica.<sup>61</sup>

No tot saber és coneixement.

Saber
Implícit. Una manera d'estar i actuar culturalment.

Figura 22. Saber

Les dues característiques del saber narratiu, del relat popular, són:

<sup>60</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, Pragmàtica del saber narratiu, p. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, Pragmàtica del saber narratiu, p. 18.

En primer lloc, aquests relats populars conten allò que es pot anomenar formacions positives o negatives, és a dir, els èxits o fracassos que coronen les temptatives de l'heroi, i aquests èxits o fracassos, o bé donen la seva legitimitat a institucions de la societat (funció del mite) o bé representen models positius o negatius (herois feliços i desgraciats) d'integració en les institucions establertes (lleis, contes). Aquests relats permeten, en conseqüència, per una banda definir els criteris de competència que són els de la societat on es troben, i per l'altra valorar gràcies a aquests criteris les actuacions que es realitzen o poden realitzar-se amb ells.

En segon lloc, la forma narrativa, a diferència de les formes desenvolupades del discurs del saber, admet una pluralitat de jocs de llenguatge: troben fàcilment lloc en el relat i enunciats denotatius, referits per exemple a allò que es conegui del cel, les institucions, la flora i la fauna; enunciats deòntics que prescriuen allò que s'ha de fer en tant a aquells mateixos referents o en quant als parents, a la diferència de sexes, als nens, als veïnes, als estranys, etc.; enunciats interrogatius que estan implicats, per exemple, en els episodis de relat (respondre una pregunta, escollir un element d'un grup); enunciats valoratius, etc. Les competències de les quals el relat proporciona o aplica els criteris es troben, doncs, barrejades unes amb altres en un teixit atapeït, el del relat, i ordenades en una perspectiva de conjunt, que caracteritza aquet tipus de saber. 62

Pel que fa al **relat**, té una doble instrucció **pragmàtica**. L'es diu és una forma que duu intrínseca la capacitat d'**intercanviar papers**: la persona narradora no pretén adquirir la seva competència en explicar una història perquè n'hagi sigut l'auditora. Qui l'escolta accedeix en potència a la mateixa autoritat.

|                                   | Els relats populars conten <b>èxits</b> o <b>fracassos</b> de les temptatives de l'heroi.                                                            |                                                                          |  |
|-----------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|--|
|                                   | Mites                                                                                                                                                | Donen la seva <b>legitimitat</b> a <b>institucions</b> de la societat.   |  |
| Criteris Lleis, contes  Permeten: |                                                                                                                                                      | Models d' <b>integració</b> en institucions <b>establertes</b> .         |  |
|                                   |                                                                                                                                                      | <b>Definir</b> els <b>criteris</b> de <b>competència</b> de la societat. |  |
|                                   | i dimetem                                                                                                                                            | Valorar les actuacions que poden dur-se a terme amb els criteris.        |  |
|                                   | La <b>forma narrativa</b> admet una <b>pluralitat</b> de jocs del llenguatge: <i>hi ha enunciats</i> denotatius, deòntics, interrogatius, valoratius |                                                                          |  |
| Formes                            |                                                                                                                                                      |                                                                          |  |
| 1 0111100                         | Les competències estan barrejades unes amb altres en el teixit atapeït del relat i                                                                   |                                                                          |  |
|                                   | ordenades en una <b>perspectiva de conjunt</b> .                                                                                                     |                                                                          |  |

Figura 23. Característiques del saber narratiu

#### 7.8 Pragmàtica del saber científic

| Saber científic                                                                                       |                                                            |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|--|
| Es basa en l' <b>enunciat denotatiu</b> i en la <b>verificabilitat</b> per part d'un altre científic. |                                                            |  |
| Requereix una <b>institució</b> que reguli l' <b>acceptació</b> d'enunciats.                          |                                                            |  |
| Diferència respecte el relat                                                                          | Exclou la prescripció i esdevé una activitat professional. |  |

Figura 24. Saber científic

El saber científic s'aïlla dels altres jocs del llenguatge; li cal una competència institucionalitzada.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, Pragmàtica del saber narratiu, p. 19.

Primer, l'emissor se suposa que diu la veritat[.]63

El destinatari del saber pot acceptar o negar-lo, però és necessari per a la verificació.

[E]I científic necessita un **destinatari** que pugui ser al seu torn un **emissor**, és a dir un company. Si no, la **verificació** d'un enunciat és impossible per falta d'un debat contradictori[.]<sup>64</sup>

#### No hi ha una integració cultural immediata.

Fins i tot quan es tracta de ciències humanes, el **referent**, que és aleshores un determinat aspecte de la conducta humana, està en principi **situat exteriorment amb relació als** *companys* de la dialèctica científica. **No** hi ha aquí, com es dona a la **narrativa**, un **saber ser** allò que el **saber diu que s'és**.<sup>65</sup>

El saber científic es basa en **enunciats denotatius**, **verificables** i **repetibles** dins d'una institució especialitzada. Requereix una comunitat de professionals formats i acreditats, capaços de validar les afirmacions mitjançant mètodes experimentals. L'exigència d'**objectivitat** i **rigor** exclou altres formes de discurs, com ara el *prescriptiu* o el *narratiu*.

Pel fet de ser institucionalitzada se **separa de la vida** quotidiana: **no es transmet culturalment**, sinó a través d'un **sistema educatiu** que duu a la professionalitat. Esdevé així en una activitat tancada i especialitzada, cada cop més **allunyada de la pluralitat** d'experiència i estils de vida.

| Aïllament i  | Exigeix l'aïllam                                                                                         | Exigeix l'aïllament d'un joc de llenguatge, el denotatiu. |                                                                 |  |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|--|
| denotació    | Enunciat den                                                                                             | otatiu                                                    | Dir coses sobre coses: el cel és blau, ella va anar a la platja |  |
| denotació    | La <b>prescripció no</b> hi pertany.                                                                     |                                                           |                                                                 |  |
|              | Està <b>aïllat</b> dels altres jocs de llenguatge la combinació dels quals forma un <b>llaç social</b> . |                                                           |                                                                 |  |
| Institució   | Ja no és un component immediat i compartit com ho és el saber narratiu: <b>no</b> és                     |                                                           |                                                                 |  |
| motitudio    | quelcom que se sàpiga ni articuli en la <b>reiteració</b> del diàleg.                                    |                                                           |                                                                 |  |
|              | Es converteix en una <b>professi</b>                                                                     |                                                           | rofessió i institució: exigeix companys qualificats.            |  |
|              | El si del joc de la investigació, la competència                                                         |                                                           | stigació, la competència requerida, es refereix a l'enunciador. |  |
| Competència  | Enunciador                                                                                               | No té                                                     | competència particular com a <b>destinatari</b> .               |  |
|              |                                                                                                          | No té                                                     | competència com a <b>referent</b> .                             |  |
| Verificació  | Un enunciat de ciència <b>no</b> obté cap <b>validesa</b> de qui <b>informa</b> .                        |                                                           | no obté cap validesa de qui informa.                            |  |
| Vormodolo    | En si, <b>mai</b> està <b>segur</b> de la <b>falsificació</b> .                                          |                                                           |                                                                 |  |
|              | Se suposa que el <b>destinador</b> actual d'un enunciat científic té <b>coneixement</b> del              |                                                           | nador actual d'un enunciat científic té coneixement dels        |  |
| Originalitat | enunciats precedents a propòsit del seu referent (bibliografia) i només proposa un                       |                                                           |                                                                 |  |
|              | enunciat sobre aquest mateix tema si <b>difereix</b> dels enunciats precedents.                          |                                                           |                                                                 |  |

Figura 25. Característiques del saber científic

En **comparar** aquesta pragmàtica amb la del saber narratiu s'arriba a la conclusió que **cap** dels dos sabers pot **considerar-se en funció de l'altre**.

[E]I paral·lelisme de ciència i saber no científic (narratiu) fa que es comprengui, o al menys se senti, que l'existència de la primera ja no té necessitat del segon, i res menys. Una i altre estan

<sup>63</sup> Lyotard, J-F., La condició postmoderna, Pragmàtica del saber científic, p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, Pragmàtica del saber científic, p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, Pragmàtica del saber científic, p. 23.

constituïts per conjunts d'enunciats; aquests són *jugades* realitzades pels jugadors en el marc de les normes generals; aquestes normes són específiques a cada saber, i les *jugades* considerades bones en una i en l'altre no poden ser del mateix tipus, excepte per accident.

No es pot, doncs, considerar l'existència ni el valor d'allò narratiu a partir d'allò científic, ni tampoc a la inversa: els criteris pertinents no són els mateixos en l'un o en l'altre.<sup>66</sup>

#### 7.9 La funció narrativa i la legitimació del saber

Lyotard es pregunta:

Què fan els científics a la televisió, entrevistats en diaris, després d'algun *descobriment*? Expliquen una epopeia d'un saber perfectament no-èpic.<sup>67</sup>

La ciència moderna, com que ha trencat amb la narrativa, perd la capacitat de legitimar-se a través de relats. No obstant, els científics recorren al relat quan expliquen les seves descobertes als mitjans, evidenciant la persistència de la narrativa com a forma de legitimació.

| Ciència moderna                                                                  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------|--|
| Ha volgut <b>separar</b> -se del <b>relat</b> , però continua <b>necessitant</b> |  |
| una narració per poder comunicar-se amb la societat.                             |  |

Figura 26. Ciència moderna

Tal **contradicció** posa en evidència que, fins i tot en la **postmodernitat**, el saber ha de **negociar** la seva **legitimació** dins d'un espai discursiu on el **relat** continua jugant un paper **fonamental**, no com a fonament transcendental, sinó com a **mediador** entre estils de vida i formes de saber.

#### 7.10 Els relats de la legitimació del saber

Lyotard analitza dos grans relats de legitimació:

| Relat de la llibertat                         | Relat de l'Estat                                          |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| La <b>humanitat</b> és una <b>heroïna</b> que | El <b>saber</b> com a eina per garantir l' <b>ordre</b> , |
| accedeix a la ciència per emancipar-se.       | la <b>gestió</b> i el <b>progrés nacional</b> .           |
| Legitimació del saber en clau democràtica.    | El saber legitima les estructures de poder.               |

Figura 27. Grans relats de legitimació

Lyotard creu que el discurs platònic va inaugurar la ciència, vinculant el saber a una forma d'autoritat legítima. El saber és un medi d'alliberament i la seva difusió, una missió de justícia i igualtat. El relat de l'ensenyament superior tendeix a minimitzar la importància del saber, perquè prioritza l'accés massiu al coneixement bàsic. La ciència serveix indirectament el poble a través de la gestió estatal. Tanmateix, en molts casos la formació científica s'acaba integrant dins una estratègia de consolidació del poder polític.

Una [de les grans versions del relat de legitimació] és aquella que té per subjecte la **humanitat** com a **heroi de la Ilibertat**. Tots els pobles tenen dret a la ciència. Si **el subjecte social ja no és** 

<sup>66</sup> Lyotard, J-F., La condició postmoderna, Pragmàtica del saber científic, p. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Lyotard, J-F., La condició postmoderna, La funció narrativa i la legitimació del saber, p. 25.

el subjecte del saber científic, és que ho impedeixen els sacerdots i els tirans. El dret a la ciència ha de ser reconquerit. És comprensible que aquest relat imposi més una política de l'ensenyament primari que de la Universitat i les Escoles. La política escolar de la II República francesa il·lustra clarament aquests supòsits.

Pel que fa a l'ensenyament superior, aquest relat sembla que ha de limitar l'abast. D'aquesta manera es consideren en general les disposicions preses amb respecte a Napoleó amb la intenció de produir les competències administratives i professionals necessàries per a l'estabilitat de la legitimat l'Estat. És descuidar aquest últim, en la perspectiva del relat de les llibertats, no rep la seva de si mateix, sinó el poble. Si les institucions de l'ensenyament superior estan dedicades per part de la política imperial a ser planters dels quadres de l'Estat i accessòriament de la societat civil, és que a través de les administracions i les professions és com exercirà la seva activitat la nació que, al seu torn, està destinada a conquerir les seves llibertats a la difusió de nous sabers entre la població. El mateix raonament val amb major motiu per l'establiment d'institucions pròpiament científiques. Es retroba el recurs al relat de les llibertats cada cop que l'Estat pren directament a càrrec seu la formació del poble sota el nom de nació i el seu encaminament per la via del progrés.<sup>68</sup>

Ambdós relats **entren en crisi durant el segle XX**: es trenca la confiança amb l'Estat i es dubta de la capacitat integradora de qualsevol relat universal. Entra en crisi la possibilitat de **justificar la ciència** o el saber apel·lant a ideals **universals** com el *progrés*, la *racionalitat* o la *llibertat*.

| Crisi del relat de la llibertat                | Crisi del relat de l'Estat                      |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| No es volen unificar tots els relats           | Es <b>trenca</b> la suposició o expectativa que |
| (científic, narratiu) en un de sol, perdent la | l'organització de l'Estat estigui establerta    |
| justificació basada en universals.             | pel <b>benestar</b> dels ciutadans.             |

Figura 28. Crisis dels grans relats de legitimació

Així s'inicia la **postmodernitat**, caracteritzada per la **incredulitat** vers els *metarelat*s. En aquest context, es fa palesa la necessitat d'una **nova forma de legitimació**, per la qual **Lyotard** proposa la **paralogia**, basada en el dissentiment i la diferència.

No es justifica la investigació i la difusió de coneixements per un principi d'ús. No es pensa en absolut que la ciència hagi de servir els interessos de l'Estat i/o de la societat civil. Es desatén el principi humanista segons el qual la humanitat s'educa amb dignitat i llibertat mitjançant el saber.<sup>69</sup>

Lyotard contrasta la crisi amb la **proposta educativa** de **Wilhelm von Humboldt**, basada en la noció de **saber no instrumental**. Per **Humboldt**, el saber **no s'ha de justificar** segons la seva utilitat per a l'Estat o l'economia: **la ciència té valor en si mateixa** com a via de desenvolupament lliure i digne de la humanitat. Aquest ideal humanista xoca amb ambdós relats, i encara més amb el pensament postmodern, que accepta la fragmentació i l'absència de fonament del saber.

<sup>68</sup> Lyotard, J-F., La condició postmoderna, Els relats de la legitimació del saber, p. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, Els relats de la legitimació del saber, p. 30.

#### 7.11 La deslegitimació

Amb la crisi dels grans relats legitimadors el saber entra en una etapa de deslegitimació: els discursos sobre el saber, la ciència o l'educació ja no poden recolzar-se en una fonamentació filosòfica, ètica o política forta. La ciència perd el seu suport metafísic i ja no es pot presentar com un relat totalitzador. La deslegitimació comporta la pèrdua d'autoritat de les institucions tradicionals i la necessitat de replantejar el sentit del saber en un entorn plural i fragmentat.

D'aquesta manera s'obre pas la idea de perspectiva, que no està lluny, almenys segons aquesta consideració, de la dels **jocs del llenguatge**. Es té allí un **procés de deslegitimació que té per motor l'exigència de legitimació**. La *crisi* del saber científic, els signes de la qual es multipliquen a finals del segle XIX, no prové d'una proliferació fortuït de les ciències que en si mateixa seria l'efecte del progrés de les tècniques i de l'expansió del capitalisme. Procedeix de l'**erosió interna del principi de legitimitat del saber**.<sup>70</sup>

Això genera una **profunda incertesa**. Però allò increïble de la **condició postmoderna** no és només que hi hagi desconfiança cap als *metarelats*, sinó que la seva **absència** es visqui de manera **problemàtica**.

El **saber postmodern** no és només l'instrument dels poders. Fa més **útil** la nostra **sensibilitat davant les diferències**, i reforça la nostra capacitat de suportar allò incommensurable.<sup>71</sup>

La deslegitimació també afecta l'ensenyament i la ciència institucionalitzada. Les universitats i les escoles deixen de basar-se en valors de formació integral o desenvolupament humà i passen a respondre a criteris de rendiment i utilitat econòmica. La transmissió del saber ja no és un fi en si mateix, sinó un mitjà per a produir valor. Això accentua la distància entre saber i sentit, i genera una crisi de la figura del mestre i de la institució educativa.

Així adquireix forma la **legitimació pel poder**. Aquest no és només la bona performativitat, també és la bona verificació i el bon veredicte. Legitima la ciència i el dret **mitjançant la seva eficàcia**, i aquesta per aquells. S'autolegitima com sembla fer-ho un sistema regulat sobre l'optimització de les seves actuacions. Doncs és precisament aquest **control sobre el context** el que ha de proporcionar la **informatització generalitzada**. La performativitat d'un enunciat, sigui denotatiu o prescriptiu, s'incrementa en proporció a les **informacions de les quals disposa** respecte al seu referent. Així l'increment del poder, i la seva autolegitimació, passa ara per la **producció**, la **memorització**, l'accessibilitat i l'operacionabilitat de les informacions.<sup>72</sup>

#### 7.12 La legitimació per la paralogia

Davant la crisi, Lyotard proposa una nova via: la paralogia.

#### Paralogia

Cerca de dissentiment, de la innovació inesperada dins dels jocs de llenguatge.

Figura 29. Paralogia

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, La deslegitimació, p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, Introducció, p. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, La deslegitimació, p. 38.

La **legitimació** ja no es fonamenta en la veritat universal o la justícia objectiva, sinó la capacitat de **generar nous enunciats que desestabilitzin les normes establertes**.

[L]es dades del problema de la legitimació del saber avui estan suficientment esclarides pel nostre propòsit. El recurs als grans relats està exclòs; no es podria, doncs, recórrer ni a la dialèctica de l'Esperit ni tampoc a l'emancipació de la humanitat per donar validesa al discurs científic postmodern. Però [...] el petit relat es manté com la forma per excel·lència que pren la invenció imaginativa, i, per suposat, la ciència. D'altra banda, el principi del consens com a criteri de validació sembla també insuficient. O bé els l'acord dels homes en tant que intel·ligències cognoscents i voluntats lliures obtingut mitjançant el diàleg. [...]

El problema és, doncs, saber si és possible una **legitimació** que s'autoritzés per la sola **paralogia**<sup>73</sup>

La paralogia no cerca l'acord o el consens, sinó la creativitat i la transformació. Reconeix la pluralitat dels jocs de llenguatge i la impossibilitat de reduir-los a una unitat homogènia. Així, el saber esdevé un procés obert i en constant reinvenció.

### Funció de la persona filòsofa o la científica Proposar noves normes del joc, nous marcs de comprensió.

Figura 30. Funció de la persona filòsofa o la científica

El plantejament de Lyotard té conseqüències polítiques i pedagògiques: la legitimació no ve per la via de l'autoritat ni per la repetició, sinó per la capacitat d'obrir camins nous. Possibilita una comunitat de parlants basada en la diferència, en lloc de la identitat.

# Saber Un espai de resistència davant de la totalització i la normalització. Pràctica de creació i interpel·lació constant, on el diàleg es manté viu a través de la diferència i no la superació o dissolució en una veritat comuna.

Figura 31. Saber segons el plantejament de Lyotard

La *paralogia* implica una **redefinició del paper del saber dins la societat**. La qüestió ja no és imposar noves ortodòxies, sinó permetre la **convivència de perspectives diverses**: *fer visibles les tensions, paradoxes i conflictes que configuren la realitat*.

Lyotard redefineix a través de la *paralogia* el concepte mateix de racionalitat:

### Ja no és entesa com un sistema tancat i coherent, sinó com una **obertura**

permanent a allò nou, allò que encara no té lloc dins del sistema establert, i que precisament per això desafia el sistema i el fa evolucionar.

Racionalitat

Figura 32. Redefinició de la racionalitat

\_

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Lyotard, J-F., *La condició postmoderna*, La legitimació per paralogia, p. 48.